
24 Zur Einleitung.

Bece, lgkoaLado,.LelP2y ; “gC&& Fy0, 4924
2. Der Islam im Rahmen einer allgemeinen 

Kulturgeschichte 1.
I When unmittelbaren Anla, einige Gedankenreihen uber die uni­
l • versal- und kulturgeschichtliche Stellung des gemeinhin als Islam 

bezeichneten Phanomens vorderasiatischer Kulturentwicklung zur 
Darstellung zu bringen, gab ein Aufsatz von ErnstTroeltsch in

; SchmoUers Jahrbuchem XLIV, 633 ff. unter dem Titel: Der Aufbau . 
r der europaischen KuUurgeschichie^. Da die Menschheit als einheit-
1 licher historischer Gegenstand fr die moderne Wissenschaft nicht 
l mehr besteht,istesyllig unmoglich, den ungeheuren Gedanken einer 
; Entwicklungsgeschichte der Menschheit als eines Ganzen zu fassen 
; oder gar durchzufuhren. Die Menschheit als Ganzes hat keine geistige 
' Einheit und daher auch keine einheitlicheEntwicklung. Die Ge­
: schichtsschreibung muB sich .daher auf Betrachtung grower Teilgebiete 
J beschranken, die dutch eine erkennbare Sinn- und Kultureinheit zu­
! sammengeschlossen sind. Solcher geschlossener Kulturkreise gibtes 
, eine Reihe;Troeltsch_nennt.als.besonders wichtige: den vorder- 

asiatisch-islamischen, den gyptischen, den hinduistischen, den chine-
| sischen und den~mittelmeerisch-europai3cb-amerikamschen. J eder 
, dieser Kreise hat seine gesonderte Eigenentwicklung und entsprechend

1 Vortrag, gehalten auf dem Deutschen Orientalistentag zu Leipzig am 
30. September 1921. Trotz mancher Bedenken entschloB ich mich zur unver- 
anderten Drucklegung; eigentlich htte das Thema eine breitere Darstellung 
erfordert, zu der ich aber wegen meiner dienstlichen Inanspruchnahme nicht 
kommen konnte. Xch bin meinem Freunde Herrn Dr. H.H. Schaeder zu auf- 
richtigem Danke verpflichtet, daB er in Zusammenarbeit mit mir meinen Vor­
trag mit den unentbehrlichsten Anmerkungen versehen hat. C. H. B.
2Gleichfallsvon demTroeltschschen Gedankenausgeh end, hatH.H. Schaeder 
in einem Vortrag in der D. Gesellsch. f. Islamkunde am 3. Mai 1921 die Untrenn- 
barkeit des orientalisch-abendlandisohen Kulturzusammenhanges und die Be- 
deutung der Einsicht in diesen Zusammenhang fur die abendlandieche Bildung 
darzustellen versucht.

OS. 08 - 056
Der Islam im Rahmen einer allgem. Kulturgesch, 25 

seine eigene Geschichte. Will man sie zusammenfassen, so kommt, 
wennderAbedlnder als Geschichtsschreiber auftritt, doch nur eine 
Vergewaltigung der anderen Kulturkreise zugunsten der Yerherr- 
lichung der entscheidenden abendlandischen Entwicklungsmomente 
dabei heraus. Das Resultat ist dann nicht mehr Geschichte, sondern 
Dichtung, nicht mehr Wissenschaft, sondern Dilettantismus und Kon- 

I strktion. Auch Troeltsch fordert die historischeBeschf tigung mit 
den fremden Kulturkreisen, auch er anerkennt die Nutzlichkeit ge- 
lehrter Zusammenarbeit, wie z. B. in Hei molts Weltgeschich/e. 
auch er schatzt die psychologischen oder soziologischen Parallelisie- 
rungen,aber fr die eigentlich historische und geschichtsphilosopbische 
Betrachtung verlangt er die Beschrankung auf die europaisch-amerika- 
nische Entwicklung — unter AusschluB des Orients; auch schon 
deshalb, weil den nichteuropaischen Volkern das Bedurfnis und die 
Fahigkeit historischer Selbstanschauung und kritischer Kenntnis der 
Vergangenheit nahezu unbekannt sei. Er bespricht die verschiedenen 
Syste me, die einen konstruktiven Aufbau der europaischen Kultur- 
geschichte versucht haben, um schlieBlich als Grundlagen unseres 
heutigen abendlandischen Seins vier „,Urgewalten" aufzuzahlen: den 
hebraischen Prophetismus, das klassische Griechentum, den antiken. 
spater in der Kirche fortwirkenden Imperialismus und das abend- 
landische spezifisch germanische Mittelalter, das er unter anderem 
auch von den Arabem miterzogen sein lt1. Etwas anders hat er 
den gleichen Gedanken an anderer Stelle1 2 variiert, wenn er das 
Christentum, die Antike und den nordisch-germanischen Kulturein- 
schlag als die Grundlagen unserer heutigen Kultur bezeichnet.

1 A. a. O. S. 674—676.
2 Die Bedeviling der Geschichte fur die Weltanschauung (in: Geschichtlichr 
Abends, Zehn Vortr&ge im ZenirdUnstitul fiir Erziehung und TJrdrrricht. Berlin 
1918) und Deutsche Bildung (in: Der Leuchter, Darmstadt 1919, 191 ff.).

Gewi ist diesen brigens mit meisterhafter Scharfe und Klarheit 
ausgesprochenen Gedanken weitgehend zuzustimmen; aber der 
Orientalist, dem die historischen Beziehungenzwischen Europa und 
dem vorderen Orient im Mittelpunkt der Fors chung stehen, kann doch 
nicht umhin, die Akzente etwas zu verschieben. Nicht als ob 
Troeltsch etwa verkennte, wie stark die. Grundlagen des alten



26 Zur Einleitung.

Griechentums und des Christentums im Orient wurzeln — die mittel- 
al terlichen Einfl iisse hat er sogar selbst hervorgehoben —; nicht als ob 
von orientalistischer Seite die entscheidende Einzigartigkeit des 
hellenischen Denk- und Formwillens und des europaischen Tatwillens 
bestritten werden sollte —- nein, der Unterschied liegt darin, da der 
Orientalist •— von seiner historischen Warte..aus sehend —die isla- 
mische Welt nicht loslosen lassen kann von der christlich-abendlandi- 
schen,da er wohl mit Troeltsch auf den Boden derForderung kultur- 
kreishaft geschlossener historischer Entwicklungsreihen treten kann, 
dann aber in Anerkennung des wirklichen geschichtlichen Ablaufs mit 
gewissen Einschrankungen die Einbeziehung der vorderasia- 
tisch-islamischen Welt in die europaische fordern mu.

Mu Troeltschs Abgrenzung, sein Schnitt zwischen Orient und 
Okzident, dem Historiker des Islam willkrlich erscheinen, so wird der 
Historiker Mittel- oder Ostasiens die hier vorgeschlagene Zasur viel- 
leicht fiir ebenso willkrlich halten. Gewi, Uberschneidungen finden 
hier wie dort statt. Troeltsch selbst kommt nicht ohne dieHebraer 
und die Araber aus, und der Islam hangt wieder, u. a. durch die Mon- 
golen, mit Indien und China eng zusammen. Sollte also vielleicht 
doch eine Universalgeschichte im frheren Sinn noch wissenschaftlich 
mglich sein ? Ich wei sehr wohl, was man dafiir anfiihren kann und 
dafr angefiihrt hat. Trotzdem kann ich mich nicht auf diesen Boden 
stellen, da fiir mich der Islam das Bindeglied darstellt zwischen 
Europa und dem eigentlichen Asien und er, wenn man iiberhaupt 
gruppieren will, unbedingt zur abendlandischen Entwicklungsreihe 
gehort und somit aus der asiatischen Geschichte herauszulosen ist. 
Wer solche Klassifizierungen als mige Spielerei ablehnt, mit dem 
ist natiirlich nicht zu hadern. Wer aber dem kulturphilosophischen 
Zug unserer Tage Berechtigung zuerkennt, der wird mir zugeben, da 
hier fiir den Orientalisten das Grundproblem jeder tie- 
feren Geschichtsbetrachtung vorliegt.

Als der Sudan erschlossen wurde, haben Reisende, die nilaufwarts 
fuhren, berichtet, wie unwillkiiilich muhammedanische gypter und 
Europaer naher zusammenruckten, wie die Unterschiede zwischen 
ihnen verschwanden gegenber der ganz fremdartigen afrikanischen 
Umwelt, die ihnen beiden gleich unheimlich war. — Wenn man als

Der Islam im Rahmen einer allgem. Kulturgesch. 27

Indogermanist die semitischen Sprachen betrachtet, wird man sich 
sehr schwer — wie schwer, beweist die Diskussion der letzten Jahre — 
entschlieen, eine innere Verwandtschaft beider Sprachfamilien zuzu- 
gestehen. Wenn man aber von den Bantu- oder Sudansprachen her- 
kommt, rucken diese beiden scheinbar so fremden Welten mit einem 
Male nahe aneinander. —Als Graf Keyserling seine philosophische 
Asienfahrt machte, entdeckte er — was auch ich hier als These auf- 

? stelle —, da die islamische Welt zur europaischen, nicht zur asiatischen 
gehrt1. • All das sind Gefhle und Stimmungen. Die Wissenschaft 
braucht Kriterien.

Kulturelle Einfliisse und historische Beziehungen allein konnen die 
ZusammenschweiBung in einen historischen Ring nicht begriinden. 
Japan hat vielleicht in noch hoherem Mae als die Trkei oder 

gypten die europaische Zivilisation bernommen, und doch gehort 
) Japan ebenso sicher zur asiatischen Welt wie der vordere Orient zur 
europaischen. Ist daran nur die geographische Lage schuld ? Gewi 13 
spielt sie eine groe Rolle, aber eine letzthin entscheidende nicht. 
wenn man z. B. auf dem gleichen indischen Boden zwei Manner wie 
Saijid Amir ‘Ali und Rabindranath Thakkur einander gegenuberstellt. 
Amir ‘l gehort seiner gnze selischn Siruktur nach ebenso zum 
Westen wie Thakkur nach Asien1 2. Alle indische Nationalpolitik an- 
dert daran nichts, wenn auch gerade hier an der Peripherie die Kreise 
sich iiberschneiden und Ubergangsformen vorhanden sind. Also um 
ein geographisches Problem handelt es sich nicht, wie schon aus der 
Tatsache hervorgeht, da Amerika trotz des atlantischen Ozeans zum 
europaischen Kulturkreise gehort. — Aber die Entlehnungen und Be- 
rhrungen sind iiberhaupt nicht entscheidend. Wenn chinesisches 
Porzellan fiir Exportzwecke nach europaischem Geschmack her- 
gestellt wird oder japanische Maier die neuere europaische Kunst 
beeinflussen, wenn europaische Kaufleute oder Missionare sich in Ost- 
asien festsetzen oder japanische und indische Studenten europaische
1 Das ^eiseiagdruch sines Philosophen, 1. Ausg., Munchen u. Leipzig 1919, 
186—188. — 2. Ausgabe, Darmstadt 1919, I 213—215.
2 Vgl. Syed Ameer Ali, The Spirit of Islam, 2. cd. London, W.H.Allen & Co.. 
1896. Als Gesamtausdruok fur Rabindranath Thakkurs (Tagore) Welt­
anschauung vgl. sein Buch Sadhana, Tauchnitz-Edition, 1921. deutseh von 
H. Meyer-Franck, Munchen 1921.



28 Zur Einleitung.

Hochschulen besuchen, sowird dutch all das kein gemeinsamerKultur- 
. krejs geschaffen. — Fur unsere kulturgeschichtliche, Betrachtung 
scheidet auch das ethnographische Problem aus.Gewi lafit sich ber 
letzte Zusammenhange zwischen Ost und West vom Standpunkt 
z. B. der mdoarisch-europaischen Yerwandtschaftmancherlei.sagen, 
aber diese zarten Beziehungen treten doch vollig zuriick gegenuber 
den starken kulturellen und historischen Gegebenheiten, die der Ent- 
stehung der bier behandelten Kulturkreise zugrunde liegen.

, Unser Thema hat auch nichts zu tun mit der Frage der Moglichkeit 
! einer Europaisierung Asiens1. Wenn auch Indien oder China einmal 
: dem Beispiel Japans folgen und damit faktischeKulturangleichungen 
jentstehen sollten, so bleibt das fiir den heutigen Histonker doch 
; irrelevant, solange nicht eine Yerwandts chaftder.k ul t ur e ll e n 
/ Grundlagen nachgewiesen werden kann.

’ Die Verwandtschaft der kulturellen Grundlagen —damit wild das 
entscheidende Kriterium beruhrt. V oneinem geschlossenen Kultur- 
kreiskann_mannur reden, wenn zu den geschichtlichen Beziehungen

’ des Gebens und Nehmens eignerKulturerzeugnisse, Gedanken oder 
, Menschen die ausschlaggebende Tatsache eines gemeinsamen 
! Erbes hinzukommt, Geographische und ethnographische Momente 
j konnen dabei hemmendund. dorderud mitwirken, entscheidend sind 
J sie nicht.V -- - - - - - - - - -.. ,
, Werden diese Kriterien anerkannt, sogewinnt die kulturgeschicht-

1 liche Einordnung des lslam cinen festen Ausgangspunkt. Die isla- 
mische Zivilisation basiert fiir mich — um im Sinne der Troeltsch- 
schen Terminologie zu bleiben — auf drei Urgewalten: 1. dem alt en

. Orient, besonders in bezug auf semitischen Prophetismus, jdische 
Gesetzesreligion, persischen Dualismus und Eschatologie, babylonisch-

, magisches Weltbild und biirokratisch-absolutistische _Staatsform, 
; 2,, der klassischen Antikein der Form des Hellenismus besonders 
i im taglichen Leben, in Wissenschaft und Kunst, 3. dem Christen- l    " " 5* "5 ** — - "" * ' ’ “-- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -- - - - - - - - -- - - - - - -

1 Die wirtschaftliche Seite dieser Frage ist glanzend behandelt von Reinhard 
Junge, Das Problem der Europ&isierung orientalischer Wirtschaftr Weimar 
1915. Vgl. dazu noch die Ausfiihrungen von Martin Hartmann in Die Welt 
des Islams IV (Berlin 1917) S. 143—154, und ebendaselbst S. 181/82. 

Der Islam im Rahmen einer allgem. Kulturgesch. 29

tumin seiner dogmatischen, kul tischen und mystischen Auspragung1. ! 
Man braucht diese Urgewalten der islamischen Welt nur mit den von 
Troeltsch aufgestellten des Abendlandes zu vergleichen, um zu er- 
kennen, da eigentlichnur der ethnographische Einschlag und der 
Erfolg der Entwicklung verschieden, daB aber jedenfalls grund- 
legende kulturbildende Faktoren in beiden Kreisen identisch sind. 
Und hierin unt er scheidet sich der Islam von alien anderen 
Kulturkreisen Asiens. GewiB hat der Hellenismus und das nesto- 
rianische Christentum bis weit nach Zentralasien und Indien gewirkt, 
gewi hat griechisches Formgefiihl selbst in Bodhisattvafiguren sich 
durchgesetzt, aber doch nicht anders und nicht starker als chinesi- 
sche Porzellane und Bronzen die europaische Kunst oder christliche 
Legenden die Sagen und Gesange bestimmter Negerstamme beein- 
fluBt haben. Auf der andern Seite haben auch asiatische, besonders 
indische Ideen im Islam Wurzel gefaBt1 2, aber zu den Urgewalten wer- 

1 Aus der unuberseh baren Literatur uber den Gegenstand seien angefiihrt 
zu l: D. B. Macdonald, The religious attitude and life in Islam, Chicago 1909, 
Lecture I, die Arbeiten von Geiger, Wensinek. Mittwoch fiber jdisehe 
Elementeim altesten Islam, uber persischen EinfluB Goldziher, Islamism? cf 
Parsisme, Revue de Ihistoire des religions 43, 1901, 1 ff., ber babylonisch en 
EinfluB u. a. H. Winckler, ArcAisch-Semitisch-Orientalisch (Mitteihrngm drr 
Vorder asiatischen Gesellschaft 1901, 4); zu 2: Uber griechischen EinfluB auf 
die islamische Wissenschaft und Philosophie vgl. T. J. de Boer, Geschichte df-r 
Philosophic im Islam, Stuttgart 1901, 17—33 und weiterhin, uber ein inter- 
essantes Problem der Staatstheorie I. Goldziher, Hellenistischer Einflu 8 auf 
mu‘tazilitische Chalifais-Theorien, Islam VI, 1915, 173 ff., uber Wanderung 
einzelner literarischer Motive E. Herzfeld, Alangoa, Islam VI, 317 ff., und 
C. H. Becker, Vin sunt qui ante nos, in: Aufsatze zur Kultur und Sprach- 
geschichte Ernst Kuhn geundmet, Munchen 1916, 87 ff. [Unten Nr. 17). — Uber 
die Wirkungen des romischen (und byzantinischen) Rech tea auf die islamische 
Rechtstheorie und -praxis siehe Goldziher, Artikel ,,Fikhl‘, Enzyklopddie des 
IslamTL 106ff.,F,F. Schmidt, Die occupatio im islamischen Hecht, Islam-1300ff., 
und neuerdings J. Hatschek, Der Mustd’min, Berlin 1920; Santillana, Code 
civil et commercial Tunisien, Tunis 1899; zu 3: Goldziher, Vorlesungen ub?r 
den Islam, Islam, Heidelberg 1910 (siehe Index) und folgende Arbeiten des Ver- 
fassers dieser Abhandlung: Christentum und Islam-, Tubingen 1907. [unten 
Nr. 13]— des Zur Geschichte des islamischen Kultus, Islam III, 1912. 374 ff. 
[unten Nr. 16) — Christliche Polemic und- islamische Dogmenbildung, Zeitschrift 
fur Assyriologie 26, 1912 [unten Nr. 14].
2 Vgl. Goldziher, Vorlesungen uber den Islam, Heidelberg 1910, 160 f. 
M. Horten, Indische Gedanken in der islamischen Philosophic (Vierfeljahrs- 
schrift fur udssenschafiliche Philosophic und Soziologie 34, 31 Off.); R. Hart-



30 ZurEinleitung. • _

den wir sie ebensowenig zhlen drfen wie Tolstoische oder Dosto- 
jewksische Stimmnngsgehalte, die in der modernen europaischen 
Literatur eine analoge Rolle spielen.

Nimmt man zu diesem groen gemeinsamen Erbe der Vergangen- 
heit noch die Flle der historischen Beziehungen, den Vor- 
sto des Hellenismus, das romische Imperium auf jetzt islamischem 
Boden, den gewaltigen bis nach Germanien hinein fiihlbaren Gegen- 
sto des Iranismus mit Mithrasdienst und Christentum, die Semiti- 
sierung des spateren romischen Reiches1, den Vorsto des Islam bis 
nach Tours, Rom und Wien, den Austausch der Kreuzzilge, das Wan- 
dem der ritterlichen Formen von Ost nach West, die Minnepoesie und 
Scholastik2, von den wirtschaftlichen Beziehungen, der Gemeinsam- 
keit des historischen Schauplatzes und der Verwandtschaft der Mittel- 
meerrasse ganz zu schweigen, so wundert einen nicht mehr, da Spa- 
nien und Sizilien3 noch wirkungsvollere Oberschneidungsgebiete dar- 
stellen als etw Indien, dessen Bedeutung fr die Beriihrung zwischen 
dem Islam, insbesondere Persien •— und Asien nicht leicht uberschatzt 
werden kann. Es handelt sich zwischen dem Islam und Europa nicht 
nur um bernahme fremder, langsam zu a.ssimilierender Kulturgter, 
sondern um Beriihrungen verschiedenartig weitergebildeter Auswir- 
kungen eines und desselben kulturellen Mutterbodens. Unleugbar war 

mann, Zur Frage nach der UerkHn^t und den Anfangen des Sufitums, Islam VI 
1915, 31 ff. In diesem Zusammenhang mufi an die Verhaltnisse Niederlndisch- 
Indiens gedacht werden; vgl die groen Werke Snouck Hurgronjes und die 
Arbeiten seiner Schler D. A. Rinkes und B. Schrieke. Trotz der groen 
Wichtigkeit dieser Einflsse bleiben sie auf Indien beschrankt.
1 Vgl die Arhpitan von F. Cumont, besonders Die orientalischen Deligionen 
im romischen Deidentum2, Leipzig 1914, ferner E. Kornemann, Neuram und 
Neupersienf in: Gercke-Norden, Einteitung in die Altertumswissenschaft 
III , 289 ff. ' '1
2 Vgl M. de Wulf, Geschichte der mitielalterlichen Philosophic, Tubingen 
1913, 212 ff. (uber die Araber als Vermittler der griechischen Philosophie an die 
Scholastik), 339ff. (uber den lateinischen Averroismus); K. Burdach, Uber 
den Ur sprung des mitlelalterlichen Minnesanges, Liebesromans und Frauen- 
dienstes, Sitzber. d- Pr. Ahad. d. Wisssch. 1918, 994 ff., 1072 ff., und S. Singer, 
Arabische und europdische Poesie im hfitielalier, Abh. d. Pr. Akad.d. Wisssch,, 
Jahrg. 1918, Phil.-hist. Kl Nr. 13. .
3 VgL die bekannte Darstellung des Grafen Schack, Poesie. und Kunst der 
Araber in Spanien und Sizilien, 2 Bde., Berlin 1865.

Per Islam im Rahmen einer allgem. Kulturgesch. 31 

die Beriihrung und der Austausch im Mittelalter noch leichter, weil 
die Selbstandigkeit der Entwicklung noch nicht so stark war, und das 
Erbgut noch die Eigenproduktion berwog. Bis in die Gegenwart hat 
die Beriihrung nicht aufgehort, ja, sie ist so recht eines der groen 
Zeitprobleme. Mag man von Hellenisierung oder Europaisierung des 
Orients1 sprechen, es ist ein und derselbe Proze der Auseinander- 

! setzung des mannlichen Elementes Europa mit dem weiblichen Ele­
ment vorderer Orient. Auch in dieser Hinsicht nimmt der Islam eine 
Sonderstellung ein. Es fehlt dem brigen Asien nicht nur an dem ge­
meinsamen historischen Erbe, es fehlt ihm auch die dutch Jahr- 
tausende gehende kontinuierliche Auseinandersetzung mit Europa. 
Auch sind einige buddhistische und anthroposophische Spielereien im 
modernen Europa und Amerika kein Ersatz fiir so gewaltige Gegen- 
aktionen des Orients wie Iranismus, Christentum und Islam. - ■"

So ist die islamische Welt mit der europaisch-amerikanischen dutch ■ 
tausend Faden verbunden. Lost .man die historischen Bande, so ist 
weder die islamische noch die europaische Welt historisch abschlieend i 
zu verstehen, weder in ihrer Geschichte noch in ihrer Tendenz und ; 
Auswirkung. Naturlich kann man auch eine islamische Spezial : 
geschichte schreiben, wie eine amerikanische, kontinentaleuropaische, j 
englische oder deutsche; aber wenn man schon einmal groe histo- [ 
rische Entwicklungskomplexe absondert, so mu der Schnitt nicht 
zwischen Europa und dem Islam, sondern zwischen Europa und dem 
Islam auf der einen und Asien auf der anderen Seite liegen2. Dazu 
stimmt vortrefflich, daB auch die islamische Welt selbst im Gegen- 
satz z. B. zu Indien eine der europaischen wohl vergleichbare Fahig- 
keit zu historischer Selbstanschauung besitzt — man denke nur an

1 Vgl. oben S. 28, Anm. 1.
1 Die Zusammengehorigkeit der islamischen Welt als kultureller Einheit mit 
dem abendlandischen Kulturkreise scheint mir trotz der in ihren Grenzen 
notwendigen Differenzierung zwischen westlichem und ostlichem (persisch- 
ostturkischem) Islam auBer Frage zu stehen. — Nicht uninteressant ist das 
Urteil des ahrastn (besprochen bei H. Steiner, Die. Midtaziliten, Leipzig 
1865, 15), der eine geistige Gemeinsamkeit zwischen Griechen und Persern 
einerseits, Arabern und Indent anderseits behauptet, indem et den ersteren 
vorwiegend naturwissenschaftliche, den letzteren vorwiegend spekulative Be. 
gabung zusohreibt.



32 Zur Einleitung. Der Islam im Rahmen einer allgem. Kulturgesch. 33

Ibn Haldun—*, also gerade nach den Troeltschschen Untersche- 
dungsmerkmalen der europaischen Betrachtungssphare zugerechnet 
zu werden verdient.

Mit diesen Feststellungen ist die kulturgeschichtliche Rolle des 
Islam aber nur sehr roh und unvollkommen bestimmt. Solange der 
Islam noch vom engen Standpunkt klerikaler oder philologischer 
Geschichtsbetrachtung aus als eine Europa wesensfremde Welt er- 
schien, war es geboten, die enge Verwandtschaft erst einmal zur 
Anerkennung zu bringen. Die hellenistischen Gleichungen errangen 
fruher wissenschaftliche Geltung als die christlichen. Die engen Be- 
ziehungen zwischen Islam und Christentum haben erst krzlich eine 
ganz neue Beleuchtung erfahren durch das geradezu aufregende Buch 
des spanischen Akademikers Miguel Asin Palacios, La Escatologia 
M.usulmana en la Divina Comedia2, in dem der Nachweis gef uhrt wird, 
da nicht nur der ganze uere Aufbau des Danteschen Werkes und 
seine eigentmliche Mischung von Erlebnis und Theologie, sondern 
zahlreiche bisher fx hochst individual gehaltene Episoden, wie die Rolle 
der Mathilde und Beatrice, in der eschatologischenLiteratur der Ar aber, 
besonders in Werken des Spaniers Ibn al-‘Arab3 typische Vorbilder 
besitzen. Damit fanden die wertvollen Studien Burdachs uber die 
HerkunftdesMinnesangs4 eine erfreuliche Bestatigung. Hier handelt 
es sich nicht mehr um Parallelen,sondern um Entlehnungen,die natiir- 
lich nur mbglich waren, weil diepolitisch und religibs getrennten Welten 
doch im Grunde genommen ein und dieselbe Welt waxen. Steht das 
einmal fest, so fordert nunmehr die historische Betrachtung, hinfort 
nichtmehr die Ahnlichkeiten,sondern dieUnterschiedezubetonen.

1 Vgl. die wertvollen Analysen bei R. Flint, History of the Philosophy of 
History I, Edinburgh and London 1893, 78 ff. (arabische Geschiohtsschreibung 

. und Geschichtsphilosophie im allgemeinen), 157 ff. (Ibn Haldun).2 Erschienen in Madrid 1919. Einen ausfuhrlichen Bericht uber die Ergebnisse 
des Buches gab G. Gabrieli, Intorno alle fonti orientali della Divina Com- 
media, Roma 1919, wichtige Bemerkungen von L. Massignon in der Revue 
du Monde Musulman 36, 1919, 23 ff. und von C.H. Nallino in der Pivista 
degli Studi Orientali 8,1921, SOOff. Ein kurzer deutscher Bericht von J.Over­
man 6 erschien in den Stimmen der Zeit, Jahrg. 1920, 188 ff.
3 Die Literatur ber ihn hat T. H. Weir zusammengestellt, Enzyklopddie des 
Islam H, 365 a.
4 S. o. S. 30. Anm. 2. ,

Bei der ungeheuren Stoffmasse kulturgeschichtlicher Tatsachen und 
historischer Entwicklung wird eine wissenschaftlich abschlieBende 
islamisch-europaische Kulturgeschichte wohl stets eine Utopie blei- 
ben; aber auf die Vollstandigkeit kann es ja auch gar nicht ankommen. 
Wichtiger ist das Verstandnis fr die Verschiedenheit der Wirkung des 
kulturellen Erbes auf die Trager der neuen Entwicklung. Das histo- 
risch Bedeutsame ist die schopferische Energie der ver- 
schiedenen Kulturtrager. Sie kann nur durch Gegenuberstellung 
und Vergleich erkannt werden. Der Vergleich wird um so ergebnis- 
reicher, je naher sich die schopferischen Faktoren stehen, sei es in 
bezug auf Zeit, Ort, Abstammung, Aufgabe oder historisches Erbe. 
Die Erkenntnis der modemen Welt ist durch Max Webers Vergleich 
zwischen der verschiedenartigen Auswirkung der Ideen so nahver- 
wandter Manner wie Luther und Calvin1 mehr gefordert worden als 
durch alle fruheren Vergleiche zwischen Protestantismus und Katholi- 
zismus oder Mittelalter und Neuzeit oder Morgen- und Abendland. So 
brauchen wir zur vollen kulturgeschichtlichen Wurdigung des Islam 
im Rahmen unserer Problemstellung Antwort auf die Frage: Wie hat 
der Islam, wie hat Europa auf das antike Erbe reagiert ?

Eine erschopfende Antwort auf diese Frage wrde einen starken 
Band fllen. Es kann sich hier nur darum handeln, an einigen Bei- 
spielen das Problem zu umreiBen. Sie werden aber gengen, die 
kulturgeschichtliche Stellung des Islam auch von der andern Seite zu 
beleuchten und zu begrenzen.

Wie unterscheidet sich das Nachleben der Antike im Orient von dem 
in Europa? Die Antwort wird uns erleichtert, wenn wir uns die Vor- 
frage stellen: Unterscheidet sich uberhaupt, und wie unterscheidet sich 
die Rezeption der Antike bei den verschiedenen Kulturvolkern Euro- 
pas? Wenn wir etwa die Verschiedenartigkeit der Auswirkung der 
Antike bei Shakespeare, Goethe, Calderon und Corneille miteinander 
vergleichen? Selbst wenn man — um mich der neuesten psycholo- 
gischen Ausdrucksweise zu bedienen — der intravertierten Eigenart

1 Die protestantische JEthik und der Geist des Kapitalismns (besonders 1 3 
and 11 1) in: Gesammelte Aufsdtzc zur Rrtigianssoziologie 1. Tubingen 1920. 
Vgl auch E.Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen 
(= Gesammelte Schriften I, Tbingen 1912), 605 ff.
Beekor, Islamstudien. 3

a



34 Zur Einleitung- i
- , : Goethes im Gegensatz zur extravertlerten Shakespeares Rechnung ’

tragt1, selbst wenn man sich des Zeit- und Landeskolorits, sowie der |

1 C. G. Jung, Psychologische Typenr Zurich 1921. Vgl. aber schondie Gegen- 
berstellung Goethes und Shakespeares in Dilth eys Erlebnis und Dichtung und

in Simmels Goethe.
1 Uber das Schattenspiel vgL die Arbeiten von G. Jacob, E. Littmann u. a., 
ber hellenistische Einflusse besonders J. Horovitz, Spuren griechischer 

Mimen im Orient, Berlin 1905. Anklnge an den Threnos, naturlich paro- 
distischen Charakters, meine ich in einer martija auf den Teufel bei Ibn 
Danijal zu finden, hrs geg. von G. Jacob, Stucke aus Ibn Daniyals Taif al-chayal, 
Heft l, Erlangen 1910, 15, schon vorher besprochen von demselben in E. Litt- 
mann, Arabische Schaitenspiele, Berlin 1901, 72.
3 Vgl. W. W. Jaeger, Der Humanismus als Tradition und Erlebnis in Vom 
Alterlum zur Gegenwart, Leipzig 1919, und derselbe, Humanismus und 
Ju^endbiblung, Berlin 1921.

philosophischen Einstellung in ihrer vollen Gegensatzlichkeit bewut j
bleibt, so rcken diese Dichter doch aufs engste zusammen, wenn man ।
sie mit irgendeinem islamischen Tradenten antiker Ideen, wie Gazli 1
oder Averroes, zusammenhalt. Gewi, der Vergleich ist falsch, natur- ,
lich ware es richtiger, azl und Averroes mit Thomas von Aquin j
oder Raimundus Lullus zu vergleichen; aber das Wichtige ist, da .
eben ein Vergleichsobjekt zu diesen hochsten Tragem des europaischen j
Nachlebens der Antike im orientalischen Kulturkreis iiberhaupt nicht |
aufzutreiben ist. Auch ist es kein Zufall, dad diese Beispiele gerade ■
Dramatiker treffen und dafi im Islam die dramatische Kunst der An- !
tike nur im Ableger des Mimus, in burlesken und ganz popularen 
Spen, wie z. B. im Schattenspiel, bei dem man aber gelegentlich 
unwillkiirlich an antike Formen, z. B. an den 9g7vos, erinnert wird3, 
fortlebt. Das groBe unterscheidende Erlebnis des Abend- 
landes ist eben der Humanismus1 * 3. Im Abendland lebt die An­
tike nicht nur weiter wie im Islam, nein, sie wird dort neu geboren. 
Und mit ihr wird der vom Orientalen grundsatzlich verschiedene 
abendlandische Mensch geboren. Der Unterschied liegt in einer voll- 
kommen anderen Auffassung von Mensch und Menschentum. Es 
wird von der Antike nicht nur die Form, sondern das Wesen der 
antiken Einstellung zu Mensch und Leben entdeckt. Das Entschei- 
dende war der vorangegangene innere Bruch mit der Antike durch 
das Christentum. Dann wurde sie neu erlebt, und zwar nicht vom

Der Islam im Rahmen einer allgem. Kulturgesch. 35 

rassefremden Intellekt, sondern vom verwandten Blut. Es war eit 
Bruch mit der Tradition, in der die Spatantike fortlebte. Damit 
wurde der Weg frei. An den Lebenswillen der besten Zeit der Antike 
knpfte der von mittelalterlicher Gebundenheit sich losende Lebens- 
wille des erwachenden Europa unmittelbar an.

Ganz anders lagen die Dinge im Islam. Im Islam lebte die Antike, 
wie gesagt, einfach weiter, aber nicht die Antike des Sophokles oder 
Plato oder des echten Aristoteles, nein, hier herrschten die Epigonen, 
die zwar auch griechisch sprechende und schreibende, aber im Grund 
schon orientalisierte Antike. Gewi wurde dann auch vom Islam der 
Arstotelismus neubelebt, aber weder einer der groen Dramatiker, 
noch gar Homer. Der Orient interessierte sich bewuBt fr die Antike ] 
nur vom Standpunkt der Wissenschaft, besonders der Scholastik, i 
d. h. zum Zweck der rationalen Auseinandersetzung mit dem Leben ' 
und seiner Anpassung an die Gebote des Korans und der Tradition. ; 
Auf dem Gebiet der Theologie, der Wissenschaft und der popularen I 
Lebensphilosophie war man sich der antiken Tradition bewuBt,. aber 
in bezug auf die letzte Einstellung zum Menschlichen, zum Humanen, 
blieb man bei der uberlieferten Einstellung bestenfalls des Neuplato- 
nismus, resp. des Christen turns1, die man durch Beziehung auf Muham­
med in doppelter Hinsicht als lebende Tradition empfand. Man brach 
nirgends mit der antiken Uberlieferung und konnte deshalb das ver- 
schttete und vergessene alte Hellas auch nicht wiederentdecken. 
Dazu hatte man es brigens latent in sich tragen mssen. Und daran 
eben hat es gefehlt. Der Inbegriff des islamischen Humanitatsideals 
war der Insan al-Kdmil-, der vollkommene Mensch, auf den im Bilde 
des Propheten alle Zuge menschlicher Vorzuglichkeit im Banne des 
religiosen Gesetzes und der mystischen Vertiefung gehauft wurden.
1 Der Vortrag war gehalten, ehe ich das ungemein anregende Buch D. Ober- 
manns, Der philosophische und religiose Subjeklivismtts Ghazalis, Wien und 
Leipzig 1921, gelesen hatte. Ich wurde es sonst in diesem Zusammenhang 
dankbar verwandt haben, ohne meine These zu andem. .
2 Vgl die Sohrift des Mystikers ‘Abdalkarim Ibn Ibrahim al-Gilani (gewohn- 
lich Gill), AHnsdn abhamil fi ma'rifat al~awahir wa‘l-awa'il. Kairo, Azhar- 
druokerei 1328 H. Uber den Autor vgl. Goldziher, Enzyklopddie des Islam I 
49 b. Eine ausfuhrliche Analyse des Werkes und iiberhaupt der Idee des voll- 
kommenen Mensch en gibt soeben R. A. Nicholson im 2. Kapitel seiner Stu­
dies in Islamic Mysticism, Cambridge 1921.

3*



Der Islam im Rahmen einer allgem. Kulturgesch. 3736 Zur Einleitung- _ _

Durch und durch traditionell, durch Massierung wirkend, unwirklich 
und konstruiert. Das sich selbst entdeckende Europa ging in die Tiefe 
des Ich‘. Erst unbewut, dann rationalisiert. Ehe das Cogito ergo 
sum zum formulierten Gedanken wurde, war es erlebt.

Diese gleiche Einstellung zum antiken Erbe lag nun auf alien Ge- 
bieten vor. Einst hatte die griechische Polis sich den Orient erobert. 
Von diesen Stadten und ihrer burgerlichen Kultur hatte man im Osten 
nicht nur gelesen oder gehort. Sie lagen wie Seleukeia, Antiocheia, 
Alexandreia in Vorderasien und gypten selbst. Der Islam hat sie 
aber nicht mehr als freie Brgerkolonien erlebt, sondern teils zer- 
stiirt, teils in ihrem Wesen gebrochen im Rahmen orientalisch-absolu- 
tistischer Staatsformen vorgefunden. So ist denn auch nirgends im 
Islam etwas der griechischen Polis auch nur Vergleichbares ent- 
standen. Wohl aber in Europa. Mag das politische und kulturelle 
Leben der mittelalterlichen Stdte Italiens oder Deutschlands ent- 
standen sein wie es wolle, in ihm lebt der gleiche Lebenswille wie in 
der antiken Polis, wenn auch die ueren staatsrechtlichen Formen 
andere gewesen sind2. Alexandreia oder Seleukeia gehren viel enger 
zu Venedig, Mailand, Genua, ja selbst Niimberg oder Rothenburg, als 
etwa zu Bagdad oder Kairo. Der Begriff des freien Burgers ist im 
Orient nie erlebt, ja nicht einmal gedacht worden. Das Lebensgefiihl 
des Orients ist urdemokratisch, und doch hat es niemals eine der 
antiken vergleichbare Demokratie gegeben. Die ist erst ein europ- 
ischer Import der Neuzeit. Die abendlandische. Denwkxa tie. hat den 
Humanismus und, auf ihm fuBend, den Individualismus zur Voraus- 
setzung;die orientalische Demokratie ist. Kollektiyismus; das ist um 
so bemerkenswerter, als dem Orient das Menschliche und Individuelle 
durchaus nicht fremd war. Der Islam kennt Vertiefungen der Be- 
ziehungen zwischen Mensch und Mensch, die uns rationalisierten 
Abendlndern erst heute langsam als Werte zu dammem beginnen. 
Ich denke an geistige Filiation, an Lehrverhaltnisse, das Liebesver- 
1 Damit soll nichts gegen Gazl gesagt sein.

* 2 Uber die Polis vgl Max Weber, Artikel Agrargeschichte des Altertums im 
HandwrterbuchderStaatswissenechaften3, 1908, 1 52 ff., besonders 95 ff. Eine 
Typologie der Stadt ala soziologischen Faktors iiberhaupt enthlt der Aufsatz 
desselben Verfassers, Die Stadt, eine soziologische Untersuchung, Arch. f^r 
Sozwissensch. 47, Heft 3, jetzt: Wirtschajt und Gesellschaft 8. 513 ff.

■ haltnis zwischen den Ihwan, an den im Islam starker als in Europa,
i wo er vom Christentum gebrochen wurde, weiteriebenden echt grie-
■ chischen Eros, wie an die religis fundierten seelischen Liebes-
i beziehungen der islamischen Welt iiberhaupt* 1. Alle diese Verhaltnisse

• 1 Diese Momente treten im Islam seit dem Beginn eines selbstandigen geistigen
Lebens auf und werden ersichtlich in dem Mae deutlicher, wie der semitische

; Islam sich mit dem persischen Geist verbindet. Sie bilden spater durchaus die
" gemeinsame seelische Grundlage des mnerlich-religiosen Lebens, wie es sich vor
' allem im fismus, in den Futuwabunden und im Derwischtum entfaltet.
: Uber das Verhaltnis des geistigen Meisters zum Schler vgl. z. B. die wasija des

Kuair, ubersetzt von R. Hartmann, Al-Kvschairis Darstellung des Safi-
■ turns, Berlin 1914, 175 ff.

& jetzt zu diesem nur angedeuteten Gedanken die in einem ganz anderen
i Zusammenhang entstandenen Ausfiihrungen Obermanns 1. c. 288 ff. uber das 
: Du bei GazaU.
; 3 Vgl. C. H. Becker, Islam I, 16 f. [oben S. 18 f.]
: 4 C. H. Becker, Sleuerpacht und Lehnswesen, Islam V, 1914, 81 ff. [unten

Nr. 9]. Dazu vgl. jetzt Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft I (im Grund- 
rip der Sozialokonomih), Tubingen 1921, 152. .

• werden aber — vielleicht ist das eine Losung — nicht wie in Europa
■ vom Ich aus, sondern vom Du2 oder vom Wir aus gesehen; jedenfalls
| nicht vom rationalen europaischen Ich aus. Das Ich im Sinne des
t Individualismus ist eine abendlandische Entdeckung.
! , Und so ist es auf alien Gebieten. Die abendlandische Kirche kon- 

stituiert sich als Erbin des romischen Imperiums. Die islamische 
Glaubensgemeinschaft wird weder zur Kirche noch zum Imperium. 
Im abendlandischen Papst- und Kaisertum lebt der mazedonische und 
dann romische Weltherrschaftsgedanke, imChalifenstaat der in seinem 
inneren Wesen ganz anders bestimmte Achameniden- oder Sasaniden- 
staat weiter3. Mit Schlagworten wie Caesaropapismus verwischt man 
den Unterschied unter dem Eindruck zufalliger uerer Gleichungen. 
Auch ist abendlandisches Lehnswesen vom islamischen, so sehr es ihm 
in seinen Formen ahnelt, aufs scharfste zu unterscheiden4; und zwar 
nicht nur weil das eine auf der Natural-, das andere auf der Geld- 
wirtschaft fut, sondern weil auch hier wieder in letzter Linie eine 
grundverschiedene Wertung der Personlichkeit und der Beziehung von 
Mensch zu Mensch und Mensch zur Sache vorliegt. Auch sei auf die 
unuberbriickbare Kluft zwischen Harem und Selamlik, zwischen 
Manner- und Frauenwelt hingewiesen, die der orientalischen Gesell­

>



38 ZurEinleitung-

schaft ihren charakteristischen Stempel verleiht. Auf diesem Boden 
kronnte wohl eine Renaissance, wie die Regeneration des Orients mit 
dem ufkommen der Selken, entstehen, die ihr schnstes Pro- 
dukt in dem so tiefen und gerade darum so miBverstandenen Ihj des 
azll erzengt hat, niemals aber eine Einstellung zum Individuum 

and zum Objekt, wie sie die klassische Antike besessen und Humanis- 
mus und Renaissance uns wiedergeschenkt haben.

Die gleichen letzten Unterschiede treten hervor, wo wir auch immer 
den auBerlich gleichen Institutionen, die hufig auf gleicher Herkunft 
beruhen, wirklich auf den Grund gehen. Znfte, Meister und Lehr- 
linge hat es hier wie dort gegeben, aber schon der Begriff des Gesellen 
hat im Abendland eine ganz andere Bedeutung. Auch gab es hier wie 
dort einen primitiven Kapitalismus. Der hatte im Orient sogar eine 
ganz direkte antike Tradition, und zwar sowohl institutionell2 wie 
literarisch3. Trotzdem hat erst die calvinistische Berufsideologie — 
eine ganz und gar abendlandische Konzeption — die. kapitalistische 
Wirtschaftsform als Tatsache und Weltanschauung geschaffen4. Auch 
die Stellung zum Recht ist bei gleicher Abhangigkeit vom romischen 
Recht im lebendigen Empfinden der Volker grundverschieden. Da 
die Unterschiede auf asthetisch-kiinstlerischem Gebiet vielleicht am 
starksten sind, kann nur angedeutet werden. Es gibt vielleicht kein 
besseres Beispiel, um das zu beweisen, als gerade die oben fr die engen 
Beziehungen zwischen Ost und West angefiihrte Divina Coinmedia. 
Mag alles Material, wie bei fruhromanischen Bauten, zusammen- 
gestohlen sein — das Werk als kunstlerische Konzeption ist nur in 
Europa denkbar. An Stelle der Schemen des Ibn al-’Arab steht hier 
auf jeder Seite erschtternd greifbar das abendlandische Ich.

"bersn sehen wir, da-auf europaischem Boden Neues, Zukunft- 
beherrschendes entsteht, whrend im Orient die Dinge weiterleben, 
bis erst in der Gegenwart unter dem gewaltigen Druck des Beispiels 
auch dort so etwas wie ein Bruch mit der Tradition erlebt wird und

1 Vgl jetzt das oben erwahnte Buch J. Obermanns.
2 Vgl meinen Aufsatz S. 37 Anm. 4 und in Kiio IX [unten Nr. 7].
8 VgL H. Bitter, Ein arabieches Handbuch der Handelsvnsscnechaft, Islam 
VII, 1916, 1 ff. ....
4 Vgl. Max Webers Vorbemerkungen zum 1. Bando der Religionssozologse.

Der Islam im Rahmen einer allgem. Kulturgesch. 39 

dadurch vielleicht aus der Tiefe geborene Manifestationen des orien- 
talischen Geistes mglich werden, die mit der groen Reaktion des 
Orients auf den Hellenismus vergleichbar sind.

Mit dem Gesagten ist natiirlich kein irgendwie geartetes Werturteil 
verkniipft. Es kam hier nicht darauf an, die letzten Werte europa- 
ischer und asiatischer Kultur miteinander zu vergleichen, sondem nur 
die Unterschiede in der Form der Assimilierung des an­
tiken Erbes aufzuweisen.

Fragen wir nun zum SchluB nach den Griinden dieser Verschieden- 
heit, so bekenne ich, daB ich hier eine Antwort nicht zu geben wage. 
Das Nchstliegende ware, an ethnographische Unterschiede zu 
denken, aber die Tatsache der geschichtlichen Rolle des Judentums 
sowie das Problem der Mittelmeerrasse mahnen uns, hier doch sehr 
vorsichtig zu sein. Auch dem rein ideologischen Moment gegen- 
ber, obwohl ihm nach Max Webers Beispiel gerade in diesem Punkt 

entscheidende Mitwirkung zukommt, hege ich eine gewisse Skepsis. 
Es ware so schon und so einfach, nach der Methode der Apologetik 
Determinismus und Willensfreiheit hier zu kontrastieren. Aber die 
Dinge liegen viel komplizierter. Auch Klima und geschichtliche Zu- 
falligkeiten drfen nicht iiberbetont werden. Alle diese Faktoren 
haben in einer heute noch nicht tibersehbaren Form zusammen- 
gewirkt.

per Islam spielt also, wenn man ihm seine kulturgeschichtliche 
Stellung zuweisen soli, eine ausgesprochene Vermittlungsrolle. Er 
steht zwischen Europa und Asien mitten, drin. Er gehort ethno- 
graphisch vielleicht mehr nach Asien, in den fr die Abgrenzung von 
Kulturkreisen aber entscheidenden kulturellen Fragen mehr nach 
Europa, eine Entscheidung, die nicht nur theoretisch wichtig ist, son- 
dem auch eine eminent praktische Bedeutung hat, wenn es ein Mu- ! 
seum“einzurichten gilt. Das Hauptresultat ist mir personlich, daB, 
obwohl der Schnitt zwischen Islam und Europa immer starker blei- 
ben wird als der zwischen den einzelnen Volkern Europas, wir den 
Islam zum Aufbau auch der europaischen Kulturgeschichte aus dop- 
pelten Griinden einfach nicht entbehren konnen: wegen der einzig- 
artigen Vergleichsmoglichkeit in bezug auf die Assimilierung des glei­
chen Erbes uhd wegen derFulle der historischen Wechselwirkungen.


