Archiv der Gossner Mission

im Evangelischen Landeskirchlichen Archiv in Berlin

g Gossner G 1_1838
Aktenzeichen ohne
Titel

Kirchenstreit in Chotanagpur

Band
Laufzeit 1998

Enthiilt

Klaus Roeber: "Gossner-Kirche und Nordwest-Gossner-Kirche auf der Suche nach neuer
Gemeinschaft": Dieter Becker: "Ohne Streit kein Frieden? - Konflikte in Partnerkirchen in
Indien, Indonesien und Ozanien"

Digitalisiert/Verfilmt 2009  von Mikro-Univers GmbH




Dieter Becker (Hg.)

Ohne Streit kein Frieden‘?

Konflikte in Partnerkirchen
in Indien, Indonesien und Ozeanien

42Q20Y Snopy
JBYOSUIdWAN JaNaU YorU 2yong Jap jne

o
o
a
5 N
0 -
> 2
£z
S =
s 2
[ vt
2 e
zFF
%5
£ O
2 g
Q &
2 2
b |
S
5 S
(@]
v
(4]

Verlag Otto Lembeck
Frankfurt am Main




Umschlagbild: ,,Ehe* von Istvan Lisztes
mit freundlicher Genehmigung aus:
Norwegische Bildhauer heute. Plastiken und
Objekte. 8. Internationales Plastik-Symposion.
© Art Stiftung Plaas e.V,, Lindau 1985

Die Deutsche Bibliothek — CIP-Einheitsaufnahme

Ohne Streit kein Frieden? : Konflikte in Partnerkirchen in Indien,
.| Indonesien und Ozeanien / Dieter Becker (Hg.). — Frankfurt am Main
: Lembeck, 1998

ISBN 3-87476-334-X

© 1998 Verlag Otto Lembeck, Frankfurt am Main
Gesamtherstellung: Druckerei und Verlag Otto Lembeck
Frankfurt am Main und Butzbach
ISBN 3-87476-334-X

Inhalt

Dieter Becker g
B T I T it i bt eV e e Freo s ks rhensssuaeass s pes e ek nxssmen e g e arss pases

Klaus Roeber .

Kirchenstreit in Chotanagpur

Gossner-Kirche und Nordwest-Gossner-Kirche

auf der Suche nach neuer Gemeinschaft ................ccocveiiiiicniiiiriniennns

I. Anniherungen an den Konflikt ............ccooovvvvivvveecreeeeeeeeenee.

a) Jubildumsvorbereitungen 1995 in Ranchi ..................cccouo....

b) Die Gemeinde Singhani als Beispiel ........ i e bR

¢) Die Strafle von Ranchi nach Hazaribagh  ..............cccooueuc....

II. Zur Vorgeschichte des Konflikts .............ccccoeeivieirieiiriniesieeennnns
III. Nicht Adivasi-Kirche, nicht Gossncr-Kirche,

sondern Gossner-Community? ...........ccccccveiieererueennereeeeseesnssnens

a) Besuch bei der Kirchenleitung der Nordwesr-Gossner-Ktrche

b) Besuch bei der Kirchenleitung der Gossner-Kirche ..............

¢) Ein Jubildum — dennoch weiterhin zwei Kirchen ...................

d) Beobachtungen und Fragen .................cuovuuveiicirsusisis -

¢e) Gossner-Community als Herausforderung '...............cc.c......

Dieter Becker

Ein Streit ohne Ende?

Erfahrungen von Gewalt in der Christlich-Protestantischen
Toba-Batak-Kirche (HKBP) in Nordsumatra ............ccccovnciunicinnnne.

I. Probleme in der HKBP .......oooovvoovoeeoeoessessoeeeessesseessessesesseessees

II. Eine Kirche gerit aus den Fugen ~ der Staat interveniert ...........

" III. Reaktionen 8kumenischer Partner ...........................

) NaOCHDGIIATCREN vviviiciiminiimmamviiniins e il d s e

50
50
53
54
56
58



i
1
i
i
i
1
;

LN e el

b) Gemeinschaft der Kirchen in Indonesien ......................co.....

¢) Okumenische Netzwerke .

IV. Versuch einer Zwischenbilanz .......

« d) Vereinigte Evangelische Mi.mm ......................................

V. Verschwiegene Gewaltanwendung ..................c.coconnn s
VI. Der Konflikt und die neue Vereinte Evangelische Mission ........

VII. Vorbereitungen fiir die n4chste Wahlsynode .........
VII. Konklusionen ............cccoccereusinnns

Theodor Ahrens

»Geistliche Siiuberungen* als Strategie

kirchlicher Identititssicherung?

Ein Beispiel aus Ozeanien als Beltrag zum Progmmm des ORK
zur Uberwindung von Gewalt . 3

b T T e S R R B N S R

1. Eine Kirchenleitung, ein Visitationsbericht
und eine ,, Exkommunikation*

II. Ein Bauernbischof und seine Basisgemeinden —
. Ekklesiogenesis an der Basis ............cococeevrererinenn.

IIl. Das Verfolgerpapier —

Ergiénzende Gesichtspunkte zu seiner Interpretation ..............

IV. Moglichkeiten und Grenzen der Intervention

von kirchlicher Seite in Deutschland .................cocoooioein

Klaus Schafer .
Kirchliche Partnerschaft im Konflikt

TR DIRDVNORE 2. iiiebsi s bgaiiossssssi obinasnbnasosiisnicosssncisrisasonssn

. 101
s 101

P {1

. 109

122

130

137

145

voees 149

Einfiihrung

Die Beitréige in diesem Buch benennen Konflikte. Das kann ein heikles Un-
terfangen sein, In vielen Berichten aus Partnerkirchen werden solche Aus-
einandersetzungen ausgeklammert. Man zieht es gemeinhin vor, die freund-
lichen und angenehmen Seiten Skumenischer Beziehungen ins Blickfeld zu
riicken, Die Angst vor theologischem Paternalismus verhindert hiufig, daB
deutliche Fragen gestellt werden, und es zu einem offenen und niichternen
Austausch zwischen einander verbundenen Kirchen und Gemeinden kommt.
Die Verfasser der vorliegenden Aufsitze treten dagegen fiir einen offenen
Umgang mit Konflikten ein und méchten Hilfestellungen zu ihrer Bearbei-
tung geben. Da sich dhnliche Problemfelder auch fiir andere Kirchen und
Regionen benennen lassen, werden sich fiir die Leser vermutlich schnell
Transferméglichkeiten ergeben. .

Ich habe wiahrend der Arbeit an diesem Buch noch einmal verschiedene jiin-
gere Berichte von , Kirchentouristen* zur Hand genommen. Sie unterschei-
den sich in ihrem Enthusiasmus und ihrem Willen, ,positiv" zu berichten,
nicht wesentlich von zwei schon vor Jahrzehnten_erschienenen Klassikern
dieses Genres, namlich Helmut Thielickes ,, Tagebuch einer Ostasienreise™
und Heinrich Vogels ,Briefen aus Indien“. Die gegenwirtigen Berichte le-

. ben wie die #lteren Biicher von dem mit groBer Wachheit registrierten Reiz
- des ersten Eindrucks. Sie zeigen manches, was derjenige, der langer in die-

sen Landern gelebt hat, allzu leicht nicht mehr wahmimmt. Voller Begeiste-
rung und enthusiastisch konnte Heinrich Vogel schreiben: , es gibt keine Zeit
in meinem Leben, in der ich wie auf dieser Indien-Reise — trotz all des -
Elends, das ich sah! — drei Monate hindurch nur Freude, unmittelbare Evan-
geliumsfreude erlebt habe®.

Dem Anspruch wirklicher Gegenseitigkeit in der Beziehung zu einer Kirche
in Ubersee werden wir heute allerdings nur dann gerecht, wenn wir die je-
weiligen Probleme nicht verschweigen. Es gehdrt zu den Aufgaben einer
interkulturellen Theologie, auch iiber Schwierigkeiten zu berichten und wo
n6tig weniger Erfreuliches darzustellen. Nur so wird die Komplexitat der
gegenseitigen Relationen deutlich. Keineswegs ist dabei beabsichtigt, sich
als AuBenstehende ein Urteil anzumaBen und die eine Seite ins Recht und



die andere ins Unrecht zu setzen. Dem Schalom wird nur da die Tiir einen
Spalt breit gedfinet, wo wir Konflikte benennen und — wie in der jiidischen
Talmud-Auslegung - verschiedene strittige in Frage kommende Verste-
hensmoglichkeiten bedenken.

Kirche war von ihren Anfingen an nicht nur, aber doch immer auch ein
winstitutionalisierter Konflikt“. Das Neue Testament legt davon beredt Zeug-
nis ab. Es zeigt, daB institutionelle Regelungen notwendig sind und diese
zugleich der Kritik bedirfen, daB der Widerspruch gegen die Institution in
der Kirche mit institutionalisiert werden muB. Durch die Art und Weise, mit
der Kirche und Theologie hiufig zu Liebe und Versshnung aufrufen, haben
sie cher die umgangssprachlich negative Wertung von Konflikt geférdert und
hdufig einer Haltung der Konfliktvermeidung Nahrung gegeben.

Sicher konnten Theologie und Kirche immer wieder auch wichtige Impulse
zur Konfliktbewaltigung in Gesellschaft und Politik geben. Die Kirchen ver-
fiigen mit ihren synodalen Strukturen iiber Instrumente, die fir die Austra-
gung von Konflikten geeignet sind. Sie sollten ausgebaut und weitergehende
konziliare Strategien entwickelt werden. Auch in der Verkiindigung kann
neu bedacht werden, daB der Dienst der Versshnung (2. Kor 5,18) das ehrli-
che Aufspiiren und Austragen von Konflikten einschlieBt. Das Evangelium
bezeugt Gottes Versshnungstat als ein auf Konflikte bezogenes Geschehen,
geht also nicht an innerkirchlichen und gesellschaftlichen Konflikten vorbei.

Soziologische Untersuchungen zeigen, daB Konflikte in einer Gesellschaft
leichter steuerbar sind und weniger Zerstérungskraft entfalten, wenn sie of-
fen benannt werden. Sie erlauben dann Wandel und wirken gerade darin
zugleich stabilisierend. Wo dies nicht mdglich ist, werden Konflikte intensi-
ver erlebt und verlaufen hiufiger gewaltsam. In totalitiren Gesellschaften
entladen sich Konflikte, moglicherweise nach einer Zeit langen Schwelens,
oft eruptiv gewaltsam. Allgemein besteht Konsens, daB es darum geht,
Konflikte zu bewiltigen, zu steuern und zu begrenzen, nicht aber sie zu

vermeiden. Eine auf Repression von Konflikten griindende , Harmonie* hilft
nicht weiter.

Walter Freytag, der vor Jahrzehnten nach Indien, Indonesien und Neuguinea
aufbrach, hat Uberlegungen zum Verstehen auBereuropaischer Kirchen for-

s rp b

SR B T s

b

<t e

i R R AT i

muliert, die in den ersten Teil seiner ,Reden und Aufsitze™ aufgenommen
wurden. Daran ist fiir mich bemerkenswert, wie er sich gerade an den — wie
er sagt — ,,Hemmungen* interessiert zeigt, die in einer Kirche vorliegen kén-
nen, so daB das ihr Eigene noch nicht in gelungener Gestalt sichtbar wird. Er
sah Gottes Geist nicht nur da am Werk, wo etwas , wahrhaftig, ehrbar, ge-
recht, rein, liebenswert, erfreulich® (Phil 4,8) ist, sondern auch da, wo Men-
schen sich fiir etwas schamen, wo sie in threm eigenen Leben oder im sozia-
len Umfeld Probleme erkennen und benennen. ,,Gerade in dem, was anders
ist, als wir meinen, daB es sein sollte, lenen wir am besten sehen, was Gott
in einer Kirche tut und mit thr will* (S. 56).

In ihren Berichten haben Skumenische Mitarbeiter und Besuchsteams uns
Christen in Deutschland in den letzten Jahren manchmal einen Spiegel vor-
gehalten, uns auf unbequeme Wahrheiten hingewiesen und uns zum Teil kni-
tische und schmerzende Fragen gestellt. Darin kam manches von unter uns
schwelenden Konflikten und verdeckten Herausforderungen ans Licht. Wa-
ren wir bereit, die Emsthaftigkeit dieser Herausforderungen aufzugreifen?
Konnten sie bei uns den Willen voraussetzen, die Fragen aufmerksam und
gesprichsbereit zu horen? Haben wir uns beruhigt mit der Uberlegung, daB
skumenische Giste die Probleme, vor denen wir stehen, kaum ausreichend
und sachgerecht erfassen kdnnen? Es ist, meine ich, hilfreich, wenn uns G&-
ste abspiiren konnen, daB wir ihre Kritik frei und ungeschminkt horen
mochten. Unsere Wirklichkeit einmal mit den Augen von Partnern aus der
Okumene zu sehen, kann uns helfen, schirfer zu erkennen, worauf es an-

‘kommt. Auch wir brauchen in unseren Verlegenheiten, Schwichen und in

unserem Streit das geschwisterliche Gesprach, um zu Verinderungen und
neuen Hoffnungen aufzubrechen.

Ich danke meinen Hamburger Kollegen Professor Dr. Theodor Ahrens und
Pfarrer Dr. Klaus Roeber fiir die Zusammenarbeit in dem hier dokumentier-
ten Projekt. Das Miteinander-Reisen, die Gespriche und nachfolgende
Lektiire haben uns gemeinsam Einblicke in die besuchten Kirchen und die
dargestellte Problematik gegeben. Der gemeinsame Weg und die gegensei-
tige Beratung waren oft consolatio fratrum.

Klaus Roeber untersuchte in seiner Dissertation an der Humboldt-Universi-
tit Berlin die Geschicht:: der Gossner-Christenheit in Chotanagpur. Theodor




Ahrens’ verschiedene Studien iiber Ozeanien gehen zuriick auf Jahre der
Mitarbeit in der Evangelisch-Lutherischen Kirche Papua-Neuguineas, so-
wohl an der gemeindlichen Basis wie als Dozent am Melanesischen Institut
in Goroka. Meine Kenntnis der Toba-Batak-Kirche auf Sumatra in Indone-
sien beruht auf einer mehrjahrigen Titigkeit als Dozent fiir Systematische
Theologie an der Theologischen Hochschule der Kirche in Pematangsiantar.

Der Referent fiir theologische Grundsatzfragen im Evangelischen Missions-
\\ferk Hamburg, Pfarrer Dr. Klaus Schifer, hat sich der gemeinsamen Bitte
nicht versagt, unsere Berichte kritisch zu reflektieren und ein Nachwort zu
verfassen. Wir sagen ihm dafiir besonderen Dank! Der Deutschen Gesell-
schaft fir Missionswissenschaft danken wir fir die Gewihrung eines
Druckkostenzuschusses. Das Buch wire nicht zustande gekommen ohne die
hingebungsvolle und genaue Texterfassung von Frau Petra Gétz. Thr und al-
len anderen, die auf die eine oder andere Weise Unterstiitzung gewihrt ha-
ben, sprechen wir unseren herzlichen Dank aus,

Neuendettelsau, im Friithjahr 1998 Dieter Bécker

Kirchenstreit in Chotanagpur

Gossner-Kirche und Nordwest-Gossner-Kirche
auf der Suche nach neuer Gemeinschaft

Klaus Roeber

Als ich im Marz 1995 nach Indien kam, fanden zwischen der Gossner
Fvangelical Lutheran Church in Chotanagpur and Assam (GELC) und der
Northwest Gossner Evangelical Lutheran Church (NW-GELC)! intensive
Verhandlungen statt, um die strukturelle Einheit der Gossner-Kirche wieder-
herzustellen. Zur Losung des Konflikts, der sich bereits in der Geschichte
des Missionsfeldes von 1845 bis 1920 abzeichnete und die Geschichte des
Kirchengebietes von 1920 bis 1995 begleitete, hatten die United Evangeli-
cal Lutheran Church in India (UELCI) und die Gossner-Mission in Berlin
ihre Hilfe angeboten. Das 150jahrige Jubilaum sollte durch einen Tag der
Aussohnung gekront werden. Ich wurde zusammen mit meinem Kollegen
Dieter Becker eingeladen, an einem Teil des sich hier vollziehenden 6ku-
menischen Lemnprozesses teilzunehmen und iiber unsere Beobachtungen zu
berichten.

1. Annaherungen an den Konflikt
a) Jubildumsvorbereitungen 1995 in Ranchi

Im Marz 1995 waren die Arbeiten in vollem Gange, um das Gebéaude der
ersten Missionsstation in Ranchi fiir das 150. Jubilaum der Kirche herzurich-
ten. Dachdecker, Maurer, Maler, Gértner hatten noch viel zu tun, um die
Jubiliumsgaste in einem wirdigen Rahmen zu empfangen. Es sollte ein gro-
Bes Jubilium werden. Aus dem Gedenken an die Geschichte der verschie-
denen Volker in Chotanagpur sollte endlich GewiBheit fiir die Zukunft der
Gossner-Gemeinden in Indien wachsen. Sie lebten seit 1977 in zwei ge-

! Im Folgenden spreche ich der Einfachheit halber zumeist nur von der Gossner-Kirche
bzw. Nordwest-Gossner-Kirche.

11



aide v

Sk

trennten Kirchen. Deshalb war die Erinnerung an den gemeinsamen Ur-
sprung von 1845 so wichtig, als das Arbeitsfeld der GoBnerschen Mission
unter indischen Ureinwohnem (adivasi) eroffnet wurde. Es war am 2. No-
vember 1845, als vier Missionare aus Deutschland — von Johann Evangeli-
sta Gofiner in Berlin ausgesandt — ihr erstes Zelt in Ranchi errichteten. Die-
ser Tag wird in Indien riickblickend als der Geburtstag der Kirche
angesehen. Die Feier dieses Datums als »Kirchengriindung* entspricht ganz
und gar GoBners Geist und Glauben, der Mission und Kirche nicht getrennt
haben wollte und durchaus die Eroffnung eines Missionsfeldes mit einem
Kirchengeburtstag hitte gleichsetzen konnen. Dariiber waren sich auch die
beiden im Gefolge der Arbeit der Gossner-Missionare entstandenen Kirchen
einig. Beide wollten den gleichen Tag wiirdigen, strebten gemeinsame Fei-
ern an und wollten das Ereignis mit der Wiedervereinigung der Kirchen un-
ter einer neuen gemeinsamen Verfassung kronen. So war der Stand bei unse-
rem Besuch acht Monate vor dem Ereignis,

Der Konflikt zwischen den beiden Gossner-Kirchen brach immer wieder am
Kirchenverst4ndnis auf, er lebt aus einer Geschichte der Verschiedenheiten
von Volkergruppen, Kirchenleitungen und Missionsleitungen. Weil man dies
erkannt hatte, sprach man in Ranchi von dem bevorstehenden Jubildum als
einer ,,Wende“. Man hatte auch die Vereinigung des Bundes Evangelischer
Kirchen in der Deutschen Demokratischen Republik mit der Evangelischen
Kirche in Deutschland aus dem Bereich der Bundesrepublik beobachtet und
sah sich ermutigt fiir das eigene Vorhaben. Der Weg der deutschen Kirchen
galt als Hinweis, wie sich trotz unterschiedlicher gesellschaftlicher und.
theologischer Aussagen eine gemeinsame Basis fiir eine wiedervereinigte
Kirche finden laBt. Noch naher als die kirchliche Vereinigung in Deutsch-
land war fiir die Gossner-Christen in Ranchi aber wohl die Vereinigung der
ostdeutschen und westdeutschen Dienststellen der Gossner-Mission. Durch
gemeinsame Aufgaben an den Partnern in Asien, Afrika, Osteuropa und im
eigenen gesellschaftlichen Kontext lieB sich eine Vereinigung beider Institu-
tionen herbeifithren. Sollte dies nicht auch fiir die Gossner-Gemeinden mit
zwei verschiedenen Kirchenleitungen moglich sein?

DaB Christen ein sichtbares Zeugnis ihrer Einheit geben, damit die Welt

glaube, ist nach dem Neuen Testament eine Aufgabe, die vor allen anderen
Vorrang hat. Deshalb sollten die Prisidial-Verfassung der Gossner-Kirche

12

und die Episkopal-Verfassung der Nordwest-Gossner-Kirche aneinander
angeglichen werden. Es sollte auch eine Einigung iiber berechtigte unte_r-
schiedliche Interessenlagen zwischen beiden Kirchen erzielt werden. Die
Sondierungsgesprache waren zur Zeit unseres Besuches noch nicht beendet.
Seitens der Gossner-Kirche warf man der Nordwest-Gossner-Kirche unge-
rechtfertigte Empfindlichkeiten vor, seitens der Nordwest-Gossner-Kirche
der Gossner-Kirche einen ungerechtfertigten Alleinvertretungsanspruch.
Diese Vorwiirfe galt es zu klaren und einen Weg zu finden.

In die Verhandlungen um die Vereinigung der getrennten Gossner-Kirchen
hatte sich auch Dr. Kunshala Rajaratnam, ehemaliger Generalsekretdr der
Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirchen in Indien (UELCI), einge-
schaltet. Angeregt durch den Verlauf der bisherigen Verhandlungen zur
Wiederherstellung der neuen Einheit der Gossner-Kirche auf der Basis emner
neuen Verfassung schrieb er im April 1995:

,,Es wurde spiirbar, dab sich eine Einigung auch in den umstrittenen Fragen
anbahnte... Es war wie der Bau eines Tunnels durch ein Bergmassiv. Stiick
fiir Stiick trugen wir den Fels ab, und schlieBlich erschien am E;nd: 4':lles
Tunnels das Licht. Im harten Kampf um die Wicderhcrsteil_ung seiner Kir-
che war jeder einzelne mit allen Kriften dabei, seien es die Vertreter der
Gossner-Mission, der UELCI, der Gossner-Kirche oder der NW-GELC.
Alle waren extrem kooperativ und willens, eine Losung fiir die anstehen_den
Probleme zu finden. Ein Geist des Gebens und Nehmens wurde deutlich.
Noch immer haben wir einen langen Weg vor uns. Aber der erste Entwurf
der neuen Verfassung ist im Computer, und das erste Treffen der Verhand-
lungspartner wird nach dem aufgestellten Terminplan stattfinden. Gott sei

Dank!*2

Wir wollten mehr iiber die Hintergriinde des Konflikts erfahren, die uns in
Ranchi zwar berichtet wurden, uns aber in den Details noch nicht ersichtlich
waren. Auf dem iltesten Grundstiick der Kirche, dem sogenannten Churgh—
Compound, der seit 1845 mit immer mehr Gebauden besu’ickt_ wurde, zeig-
ten sich mehr Gemeinsamkeiten als Gegensitzlichkeiten zwischen beiden
Seiten. Dominierendes Bauwerk auf dem Gelande ist die Christuskirche -

2 K. Rajaratnam, Die Gossner-Kirche in der Familie der Lutherischen Kirchen Indiens,
in: 150 Jahre Gossner-Kirche in Indien. Gossner-Mission Information, Sonderaus-
gabe, Berlin 1995, 16

13



Yy

Grundsteinlegung 1851, Einweihung 1855 —, bis 1869 wurde nur in ihr ge-
tauft. In dieser Kirche finden fiir die Gemeinden der Nordwest-Gossner-Kir-
che und der Gossner-Kirche getrennte Gottesdienste und Gemeindever-
sammlungen statt. Auch die 6rtlichen Schulen der Kirche sind sowohl fiir
Mitglieder der Gossner-Kirche wie der Nordwest-Gossner-Kirche offen. Die
Lehrer gehoren der einen oder der anderen Kirche an. Die Ausbildung der
Adivasi-Pastoren und Gemeindealtesten zu missionarischem Dienst erfolgt
im Human Resource and Development Center nach einem gemeinsam be-
schlossenen 5-Punkte-Programm. Nicht weit voneinander entfernt sind die
Gebaude der Kirchenleitung der Gossner-Kirche und der Nordwest-Goss-
ner-Kirche. Ob Gemeindeglieder oder Mitglieder der Kirchenleitung, man
griiBt sich respektvoll, sogar familiar.

Umstrittener Punkt der Verhandlungen zwischen Nordwest-Gossner-Kirche
und Gossner-Kirche war die rechtliche Zuordnung der Headquarter-Con-
gregation Ranchi, in der der Bischof der Nordwest-Gossner-Kirche seinen
Amtssitz und seine Residenz hat. Hier will er nicht nur Hausherr, sondern
auch Grundstiickseigentiimer sein. VerfassungsmiBig ist aber die Gossner-
Kirche der Eigentimer, und auch das nordwestliche Kirchengebiet der
Gossner-Kirche wird von hier aus geleitet. Der Bischof der Nordwest-Goss-
ner-Kirche, der sich als Sachwalter der Oraon versteht, begriindet seinen
Anspruch historisch-geschichtlich: Hier war das urspriingliche Kemgebiet
des Missionsfeldes fiir die Oraon vorgesehen, das von den Missionaren mit
einem ,Statut fiir Bethesda und Domba* 1847 fixiert wurde. Hier wurden
die ersten Taufen an fiinf Familienoberhauptern der Oraon vollzogen. Hier
residierte der erste Kirchenprasident der unabhangigen Gossner-Kirche ab
1920. Ein Rechtsanspruch aus dieser Geschichte wird der Nordwest-Goss-
ner-Kirche durch die Gossner-Kirche nicht zugestanden. Diese Seite will,
daB Ranchi als Symbol der Einheit der Kirche, wenn auch zum gegenwarti-
gen Zeitpunkt mit zwei Zweigen, erhalten bleibt. DaB das Gebiude der
Christuskirche in Ranchi ohne Turmspitze geblieben ist, ist insofern fiir mich
symboltrichtig. Es zeigt etwas Unfertiges und verweist auf eine kiinftige
Vollendung,

b) Die Gemeinde Singhani als Beispiel

Um weitere Dimensionen des Konflikts kennenzulernen, haben wir in den
ndchsten Tagen Ranchi verlassen und sind in das Dorf Singhani gefahren,
das heute ein Ortsteil von Hazaribagh ist. Hazaribagh bedeutet, wie man uns
erklarte, , Stadt der Tausend Tiger, Die Stadt war schon im 19. Jahrhundert
als Garnisons- und Verwaltungsstadt bedeutend. Die Englander stationierten
hier auch Militirgeistliche. Die Missionare benutzten die MilitarstraBen von
Kalkutta iiber Hazaribagh, um nach Ranchi zu gelangen. So wenig die Mili-
targeistlichen an Mission an den hier siedelnden Santal und Oraon interes-
siert waren, so wenig erfolgreich war die Arbeit der Gossner-Missionare seit
1853. Statt der beabsichtigten Erweckungsbewegung kam es 1855 zu einer
Volksbewegung, die von drei Briidern einer Oraon-Familie angefiihrt wurde.
Sie riefen mit der Erinnerung an ein Adivasi-Konigreich zum Aufstand ge-
gen die britische Kolonialmacht auf. Als Siedlungsgebiet der hartnickigen
Oraon und der kidmpferischen Santal war die ,,Stadt der Tausend Tiger* da-
fur der geeignete Boden. Der Aufstand wurde niedergeschlagen, der Wider-
standswille jedoch nicht gebrochen. Zwei Jahre spiter schlossen sich die
Soldaten dem Aufruf zum ersten indischen Unabhingigkeitskrieg an, der in
die Geschichte als ,,Meuterei von 1857 eingegangen ist. Hindufiirsten und
muslimische Mogule fithrten den Aufstand — und unterlagen. Die Strafex-
peditionen der Englander waren schlimmer als ,, Tausend Tiger*!

Mit den genannten Jahreszahlen biindeln sich Ereignisse, Anspriiche und
Auseinandersetzungen, die sich im heutigen Kirchenkonflikt wiederfinden
Ein Altester der Gemeinde Singhani, Prof. P.C. Horo, trug uns bei unserem
Besuch eine kleine Geschichte der Missionsstation Singhani vor, die ich hier
in einem Auszug wiedergebe:

»Die Station Singhani ist eine der frithesten Stationen der Gossner-Mis-
sion... Ihre Anflinge sind heute nicht mehr genau zu erhellen. Ofter stand sie
vor der Situation, dab sie geschlossen oder aufgeldst werden sollte. Im Jahr
1853 wurde Pastor Heinrich Batsch mit zwei jungen Missionaren von Ran-
chi nach Hazaribagh gesandt, um das Evangelium den Santal zu predigen,
einem Volk der Ureinwohner des Hazaribagh-Distrikts, und um nach den
einheimischen lutherischen Christen zu sehen, die vom Ranchi-Distrikt ge-
kommen waren, um als Arbeiter in den Teeplantagen in dem Dorf Silargah,
ungefihr drei Meilen éstlich der Stadt Hazaribagh, zu arbeiten.



Am 31, Juli 1857 wurde das Ramgarh-Bataillon von Hazaribagh in die Re-
volte gegen die britische Herrschaft hineingerissen. Pastor Batsch erkannte
die schwierige Situation und floh, bevor die Revolte zum Ausbruch kam, zu
Pferd nach Kalkutta, das er am 3. August 1857 erreichte, Der Aufstand in
der Region Chotanagpur wurde schnell unterdriickt, und auch die Gossner-
Missionare kehrten von Kalkutta nach Ranchi zuriick. Am Trinitatissonntag
1864 wurde der erste Angehérige des Santal-Volkes, Manga Jhari Manjhi
(Marandi), aus dem Dorf Dumar getauft.?

Im November 1868 kam es dann zu einer Spaltung unter den Gossner-Mis-
sionaren in Ranchi. Pastor Batsch verlieB zusammen mit fiinf Kollegen die
Gossner-Mission und schloB sich im April 1869 der englischen Mission an.
Die Station Singhani und ihre kleine Gemeinde gerieten unter die Kontrolle
der Mission der Anglikaner, Letztlich aber blieb die Station Singhani eine
Station der Gossner-Mission. 1908 baute der Gossner-Missionar Pastor Paul
Gerhard die heutige schéne Kirche.

1914 brach der Erste Weltkrieg in Europa aus. Alle deutschen Missionare
wurden im Juli 1915 interniert und im November desselben Jahres nach
Deutschland zuriickgebracht. Am 10. Juli 1919 wurde das Missionsfeld
selbstéindig... Die Pfarrer kamen und gingen, aber ein Mann blieb und hielt
auf der Station durch. Er rettete die Station vor dem vollstindigen Zerfall.
Es war Jai Mashi Tirkey, der 1897 als Lehrer und Katechist aus dem Di-
strikt Ranchi hierher gekommen war und der Station bis zum Tod 1953
diente. Singhani ist heute der Mittelpunkt des Hazaribagh-Kirchenbezirks,
der gegenwiirtig vier Planbezirke hat. Der groBte reicht im Norden bis an
das Himalayagebirge heran.

Die Missionsstation Singhani, besser gesagt das Kirchengelinde, umfaBt
eine Fliche von mehr als 6 Hektar. Als die Gossner-Kirche ihre Autonomie
erhielt, hatte das Gelédnde in Singhani drei Hiuser, eine Kirche, eine Schule,
einen Friedhof, zwei kleine Héuser und einen Garten mit Brunnen und ver-
schiedenen Obstbdumen. Wegen des Riickgangs der Gemeindemitglieder
und Mitarbeiter und aufgrund fehlender Mittel konnte all dies nicht erhalten
werden. Die'Gemeinde Singhani hat jetzt entschieden, daB ein neues Pfarr-
haus fiir den Pfarrer gebaut werden soll. Das Kirchengebiude wurde emnst-
haft beschidigt durch einen Sturm im Jahr 1988. Es ist jetzt wieder ordent-
lich instandgesetzt. Die Gemeinde Singhani wird zur Zeit fester und

3

Prof. Horo erwihnt hier nicht, daB 1867 ein jung verheirateter Lehrer an der Knaben-
schule in Singhani tatig war, der Oraon Hanukh Dato Lakra. Er schloB sich den
Anglikanern nicht an, wurde spéter ordiniert und im Amtsbereich von Missionar Al-
fred Nottrott eingesetzt. 1920 wihlte ihn die Gossner-Kirche zu ihrem ersten Prisi-
denten. Vgl. Alfred Nottrott, Indische Erinnerungen, in: Die Biene auf dem Missions-
felde, 11/1916, 163.

sicherer im Blick auf die Mitgliederzahl und in finanzieller Hinsicht. Es ist
beabsichtigt, das Kirchengelinde zu verbessern und zu verschénern. Die
Unruhe, die durch einige der Mitglieder der sogenannten Nordwest-Goss-
ner-Kirche hervorgebracht wird, ist das Haupthindernis. Sobald der Fall bei
Gericht entschieden ist, wird die Singhani-Gemeinde einen Projektvorschlag
fiir die Verbesserung der Station Singhani einbringen.*

AnschlieBend besucliten wir den Friedhof mit den alten Missionsgrabern
Wir achteten darauf, sicher iiber die Reste abgetragener Gebdude zu kom-
men, und hielten uns dabei an die schmalen Pfade. Wir sahen eine frische,
aber verlassene Baustelle. Hier hatten Gemeindeglieder der Nordwest-Goss-
ner-Kirche Buschland gerodet und schon Fundamente ausgehoben fur den
Neubau einer Dorfschule. Weithin sichtbar hatte man ein Plakat angebrachi
Hier baut die Nordwest-Gossner-Kirche eine Schule”. Dieses Schild war
aber wieder besertigt worden, denn Hausherr und Grundstiickseigentiimer 1st
die Gemeinde Singhani, div zum Nordwest-Bereich der Gossner-Kirche ge-
hort. Angehorige der Nordwest-Gossner-Kirche hatten sich zwar eine Bau-
genehmigung besorgt, die Gemeinde der Gossner-Kirche hatte aber eine
emstweilige Verfiigung durchgesetzt, um einen Priazedenzfall von Grund-
stiicksbesetzung zu verhindern.

Nach indischem Recht kann ungenutztes Land zwar auch gegen den Willen
der Eigentiimer neuen Nutzern bereitgestellt werden, aber es bedarf in emem
solchen Fall doch einer juristischen Klirung, wer Nutzer und rechtmafBiger
Eigentiimer ist. Warum das Vorhaben ohne ein ordentliches ,,Plan-Feststel-
lungs-Verfahren® tiberhaupt begonnen werden konnte, 14Bt Vermutungen
iiber Begiinstigung durch die Behdrden zu. Von diesem Streit profitieren
Politiker, die die Eimnheit der Adivasi-Christen verhindem wollen. Es profi-
tieren diejenigen, die durch Kirchenkonflikte den EinfluB der Christen in
Indien schwichen wollen. Es profitieren die Gerichte, die die ProzeBkosten
kassieren. Es reicht jedenfalls nicht aus, diese Vorginge mit der schon
sprichwértlichen ProzeBsucht der Inder zu erkliaren, mit auffilliger Streitlust
einiger Adivasi-Voélker oder emem temperamentvollen und rechthaberischen
Volkscharakter. Die Ungeduld und das Dringen auf Entscheidungen sind
auch ein Zeichen fiir das Erwachen aus einer Lethargie der Adivasi-Volker

* P.C. Horo, A Brief History of the Singhani Station Vortrag 1995 in Singhani, Manu-
skript im Archiv Roeber




insgesamt, das sich beim Entstehen und Austra innerkirchlicher Konflikte
bemerkbar macht. Auf diesem Hintergrund konnen die Geschichte und die
Situation der Gemeinde Singhani in neuem Licht erscheinen.

¢) Die Strafle von Ranchi nach Hazaribagh

Die in Nord-Siid-Richtung verlaufende Hazaribagh-Road 6ffnet den in der
Ebene wohnenden Menschen Nord-Bihars den Zugang zu den in den Bergen
wohnenden Siid-Biharis. Diese sind zum groBten Teil Adivasi, die sich zwar
als Inder fiihlen, aber die Grenzen des Bundesstaates Bihar und damit auch
eine Identitét als Biharis in Frage stellen. Sie wollen ihren eigenen Staat
(Jharkhand) und nicht langer vom Norden her infiltriert oder dominiert wer-
den. Der Verlauf der Hazaribagh-Road macht die Richtung im Zustrom der
Michte und im AbfluB der Krafte deutlich. Das kénnen auch die Schlag-
bédume nicht verhindern, die von der Jharkand-Bewegung bedient werden,
um die Ladung der Lastkraftwagen zu kontrollieren. Die Nord-Siid-Achse ist
aber auch eine Trennlinie zwischen den Kulturen zweier Adivasi-Vélker im
Nordwesten und im Nordosten von Bihar. Nordwestlich sind die urspriingli-
chen Wohngebiete der Oraon-Adivasi, nordéstlich wohnen die Santal-Adi-
vasi. An den Randern der StraBe flieBen die Kulturen mit der Zivilisation auf
eine erschreckende Weise zusammen. Der Eindruck von dieser StraBe als
einer schwer entziindeten und iibelriechenden Wunde hat sich mir tief einge-
pragt.

Der Fahrer des Autos kennt sich aus. Im Slalom steuert er zwischen
Schlagléchern hindurch, mal kann er beschleunigen, dann muB er wieder
halten und neu anfahren. Beim Verlassen von Ranchi steht links ein moder-
nes Institutsgebiude. Ein Krankenhaus, erldutert der Fahrer, eine Spe-
zialklinik fir Organtransplantationen, Wessen Organe werden hier wem
transplantiert, wer sind die Spender, wer die Empfinger? Stimmen die Ge-
riichte, daB nicht nur Frauen ihren Korper verkaufen, sondern auch Minner
ihre Organe hingeben? ,Rauchen tétet, steht an der Klippe, in die ein
Steinbruch hineingerissen ist. Jenseits der Boschung auf der anderen Seite
erstrecken sich Reisfelder. Ein Bauer trigt seinen Pflug auf der Schulter.
Der Fahrer hat keinen Blick dafiir, er mul einer drohnenden Kolonne von
Lastkraftwagen ausweichen, Er pfliigt unser abgedringtes Auto durch den
16chrigen StraBenrand und steht bald im Stau. Die alte Briicke reicht nur fiir

eine Lastwagenbreite. Wer darf zuerst? , Blow Hom*" steht auf der Riick-
seite des Lasters vor uns, und daneben ist Géttin Durga von Westbengalen
gemalt, die eine rote Zunge zeigt. Will das sagen: Ich bin dir freundlich ge-
sonnen und ohne Gift, sonst wire meine Zunge schwarz? Wir miissen der
minnermordenden Durga Kali folgen, bis wir in einem gewagten Uberhol-
manover das erste schwere Fahrzeug aus dem langen Stau hinter uns haben.

GroBe Steine liegen auf der StraBe, zum Dreieck aufgebaut: das Warndrei-
eck! Ein Auto ist liegengeblieben. Leute stehen herum und warten auf He-
bezeug. Am Abend gehen die Leute weg, das Auto steht noch da. Morgen
wird es auch noch dort stehen. Dann kommt es irgendwann zu den Karos-
sen, die kreuz und quer im niichsten Ort am StraBenrand auf eine Reparatur
warten. Wie lange? Ein Auto ist bis zu den Achsen im schwarzen, oligen
Schlamm eingesunken. Es hat monatelang nicht geregnet; einst war das
Gemenge schwirzlicher Schlamm, jetzt ist es hart wie Beton, Die Mechani-
ker laufen dariiber hinweg, wenn sie zur Schnapsbude gehen. Es gibt aber
auch heiBien Tee, vom Kohlefeuer erwirmt. Die Kohle wird links und rechts
der Hazaribagh-Road gefordert. Kokereien qualmen in und zwischen den
Orten. Kohle- und Kokstransporter bringen die Schitze in die Stidte, Immer
wieder verkaufen Handler Kohlen am Strafenrand. Ein Sack kostet hier
zwei Drittel weniger als in Ranchi. Ein Luftgemisch aus Diesel-Ol umgibt
uns, Der Smog der Kokereien und der Staub der Ziegelhtfe vermischen sich
mit qualmenden Herdfeuern. Tausende lehmgetrockneter Ziegel, kunstvoll
geschichtet, damit der Wind die Glut entfacht, warten schon auf das Feuer.
Kann man hier noch atmen, wenn Ziegel gebrannt werden?

Am StraBenrand bitten Kinder um ein Geschenk. Wer nicht warten kann,
zupft an der Hose des weiBen Mannes. Ob sich etwas WeiBes von der Haut
des Fremden abwischen 148t? Das Gedringe auf dem Markt ist groB. Ein
Kifig mit fast 100 Papageien steht zur Abholung bereit. Sie sind dicht an
dicht geschichtet. Fiir ein gequiltes Krichzen reicht die Luft nicht, die FiiBe
krallen sich nicht mehr um die Sitzstange. Die grilnen Végel kénnen auch
so nicht umfallen. Vier Schweine werden auf einer Fahrrad-Rikscha vorbei-
geschoben. Gefesselt mit vier festen Stricken an Hinter- und Vorderbeinen
und einem weiteren Strick fiir alle Beine zusammen. Auch die Schnauze ist
zusammengebunden. So aufeinander geschichtet liegen sie unbeweglich
zum Abtransport bereit. Ein dicker Tropfen schwarzen Blutes glitzert in der
Spur.

Gegen Abend ist der Ort eingehiillt in dicke Schwaden beiBenden Qualms,
der von Kohlefeuern aus schornsteinlosen Hiitten aufsteigt. Ménner sitzen
davor und rauchen. Es leuchten keine Saris. Um diese Zeit sind Frauen
nicht mehr zu sehen. Dafiir schlendern Junge Minner auf den StraBen. Die,
die noch Arbeit haben, gehen bald zu Bett. Sie brauchen Kraft fiir den




Sahino

= LU SN

niichsten Tag, Fiir wen leuchtet der Tempel der Géttin Durga? Ich habe nie-
manden gesehen, der hineinging oder herauskam. Braucht man sie nicht
mehr, weil es hier nichts gibt, wovor man sich fiirchtet oder worauf man
hofft? Irgendwie wird man ja durchkommen. Die Autos schaffen es ja auch
auf der Hazaribagh-Road. Aber schaffen es die Menschen links und rechts
der StraBe? Wird der Norden den Siiden iiberrennen? Werden die Rinder
der Siedlungsgebiete im Westen und Osten zusammenwachsen, oder wer-
den sie weiterhin den Anblick einer schwirenden Wunde bieten?

Bei den intemen Auseinandersetzungen zwischen den Christen, die im’

Nordwesten des Gossner-Kirchengebiets, und denen, die im Nordosten,
Siidosten und Siidwesten dieses Bereichs wohnen, spielt das BewubBtsein fiir
sozialpolitische Problemstellungen eine wichtige Rolle.5 Thr habt uns hinge-
halten, sagen die Oraon im Nordwest-Gebiet zu den Munda in den tibrigen
Regionen. Ihr habt unsere Vorschlige aus unserem gefahrdeten Gebiet nicht
in Beschliisse der Kirchenleitung umgesetzt. GroBere Entwicklungsprojekte
sind in der Nordwest-Region nicht anzutreffen, wenn man Ranchi als Son-
derfall des Zentralgebietes ansieht. Die Nordwest-Gossner-Kirche mochte
darum endlich Besitz haben, um einen Ausgleich fiir die entstandenen Unge-

3, Durch die rasant verlaufende Industrialisierung Chotanagpurs sind viele Fremde in
das Stammesland der Adivasi eingewandert. Dies hat die demographische Struktur
des Gebiets in weniger als 50 Jahren véllig verandert: So betrug der Anteil der Adi-
vasi in Chotanagpur 1951 ca. 52 %, wihrend es 1991 nur noch 30 % waren. Das hat
wirtschafiliche, kulturelle und politische Folgen. Tausende von Adivasi wurden von
ihrem Grund und Boden vertrieben, ohne sie dafiir finanziell zu entschadigen, Sie le-
ben heute als Bettler oder Slumbewohner an den Rindern der GroBstidte. Die Ver-
elendung der Adivasi hat zum Verlust des Zusammenhaltes und der kulturellen Werte
gefuhrt. Die soziale Desintegration hat mehr zu deren Aushohlung beigetragen als je-
der andere Faktor... Ungliicklicherweise bewohnen die Adivasi genau die Hochebene
und Gebirgsziige von Nord-Zentralindien, in denen sich groBe Mengen von Boden-
schitzen, Wasser und Bauholzreserven befinden, Dies hat die Ansiedlung von
Schwerindustrie und den Bau riesiger Elektrizitatswerke ermoglicht. Industriestidte
sind wie Pilze aus der Erde geschossen. Dem Diktat der Konzerne sind ganze Land-
striche zum Opfer gefallen. Die Fortsetzung dieser Politik fihrt unweigerlich zur
Vernichtung der Ureinwohner Indiens, ihrer Religion und Kultur.* Nirmal Minz, Die
Adivasi in Indien, in: Gossner-Mission Information, Sonderausgabe, Berlin 1995, 20—
23. Vgl. auch den Beitrag von Nirmal Minz, Die Evangelisch-Lutherische GoBner
Kirche in Chotanagpur und Assam, Ranchi, in- Lutherische Rundschau 1/ 1976, 75—
86, in dem Minz sich noch vor der Trennung zur Einheit der Gossner-Kirche duBert.

20

rechtigkeiten zu erhalten und um einen Ausgangsort zu haben, um den Her-
ausforderungen links und rechts der Hazaribagh-Road zu begegnen 6

Die Griinde fiir die empfundene Benachteiligung sehen die Oraon-Gemein-
den und ihre kritischen Pastoren in der historisch gewachsenen Vorliebe der
Gossner-Missionare fiir die Munda-Volker. Die Missionare schitzten die
gesellige Lebensweise der Munda, Familiensinn und Treueverhalten, aber
auch den leichteren Zugang zu den Herzen wegen der leichter erlembaren
Sprache. Auch nach der Verselbstindigung des Missionsfeldes, so vermuten
die Oraon, wurden die Fordermittel so gelenkt, daB sie den .schon immer"
bevorzugten Munda zugute kamen

II. Zur Vorgeschichte des Konflikts

a) Einwanderung der Munda-Vélker und des Oraon-Volkes.
Ein Konigshaus soll den Konflikt mindern, weicht aber den
bestehenden Konsens der Vilker auf. 1795

Das Gebiet von Chotanagpur wurde von Vélkern melanidischen, weddi-
schen Ursprungs um 3500 bis 2500 vor unserer Zeitrechnung besiedelt. Die-
se Volker austroasiatischer Herkunft, kamen von Osten und Siiden ins Land
Wegen ihrer ibereinstimmenden Sozialordnung als Gemeinschaft unter
einem Dorffithrer (munda) werden sie als Munda-Valker bezeichnet. Ob sie
wirklich die ersten im Lande — adivasi — waren, ist nicht geklirt. Es gibt
Anzeichen noch ilterer Besiedlung. Ab 2500 bis 1500 vor unserer Zeitrech-
nung erfolgte eine weitere Einwanderung mit einem Volk drawidischen Ur-
sprungs, das von Nordwesten her nach Chotanagpur kam. Oraon, der Name
dieser Menschen, bedeutet Fliichtling. Sie nennen sich aber selbst Kurukh.
Sie wichen dem Druck der indo-arischen Einwanderung und gelangten in

©  Da hat zum Beispiel der Nordosten mit Assam die Teeplantagen Der Sidosten hat
das Life-Light-Center in Govindpur, der Sudwesten ein A griculture Training Center
in Khuntitoli — nur um Beispiele zu nennen Die Gossner-Kirche hat vier Colleges,
zwei Training Colleges, vier Training Centers und vier Hospital Dispensaries. (Nach
Kirchenkalender der Gossner-Kirche 1996, List of Institutions, Ranchi 1995 ) Zur be-
sonderen Bedrohung des Oraon-Gebietes siehe auch Ludwig Nottrott, Die Gofiner-
sche Mission unter den Kolhs, Bd 2, 2. Aufl , Halle a.d. Saale 1895, 168

21



den nordwestlichen Teil Chotanagpurs. Die beiden eingewanderten Vélker
blieben in Bewegung durch nachriickende Hindu, Bengali und Uriya. Auf
enger werdendem Raum kamen die beiden Munda- und Oraon-Kulturen in
Berithrung, vermischten sich aber nicht vollig. Um die Konflikte zu regulie-
ren, reichte das Munda-Verwaltungs-Prinzip nicht aus, und sie einigten sich
um 500 unserer Zeitrechnung auf die Errichtung eines Konigtums. Dieser
Konig gab hinduistischen Einfliissen nach und wurde radja genannt. Seine
Burg stand in Chutia bei Ranchi. Sein Wappen zeigt eine gekronte Schlange
(naga). Der neue mundastimmige Konig beanspruchte zwar Tribut, griff
aber nicht durch Besitzforderungen in die Selbstverwaltung der Dorfer ein.
In den identitéitsstiftenden Bezeichnungen verblieben Munda (Sprache Mun-
dari) und Oraon (Sprache Kurukh) unterschieden. Die Baumfiller, die Besitz
durch ihre Arbeit erwarben, unterstellten sich einem aus fiinf Mannern beste-
henden Altestenrat (panch) und ordneten sich in groBere Dorfgemein-
schaften ein. Haupt der Verwaltung war eine Art Landbaron (Mundari: Man-
ki; Kurukh: Parka Radja).” Auch in religidsen Anschauungen und bei den
Festen des Jahres- und Lebenskreises gab es deutliche Unterschiede 8 Das
Adivasi-Kénigtum blieb nicht lange unabhingig, verdankte es doch seine
Macht den Hindukénigen und Mogulfiirsten, denen es Tribut zahlen muBte.
Bald rdumte der Konig Pachtrechte ein. Mit zunehmender Zerstorung der
traditionellen Verhiltnisse verklarte sich die Zeit des ersten Adivasi-Kénig-
tums mit ungestorter Selbstverwaltung der Dérfer zu einem |, Goldenen Zeit-
alter®,

b) Im Wechsel wehren sich Oraon und Munda gegen ihre Bedriicker.
Gemeinsam haben sie Erfolg. 1831/32

Durch hinduistische Kénige und seit-dem 17. Jahrhundert muslimische Mo-
gule gerieten die Radjas von Chutia unter Druck und muBten an hinduisti-
sche Beamte und Brahmanen Zahlungen leisten. Die Radjas gaben die For-
derungen an die Manki bzw. Parka Radja weiter. Letztlich standen hinter

7 RJ. Lakra, Die Situation und Herausforderung der Evangelisch-Lutherischen Goss-
ner-Kirche in Indien, Vortragsmanuskript, Archiv Roeber,

8  Ausfihrlich dazu u.a. L. Clarysse, Father Constantin Lievens, Ranchi 1984, 79-108,
sowie in aufschluBreichen Beobachtungen zum gegenwirtigen Erhalt und Verlust der
Traditionen Willibald Jacob, Trittsteine im FluB, Erlangen 1992

22

den Forderungen aber Abgabenzwinge, die durch die Honourable East In-
dian Company ausgelést wurden, die den Handel zwischen England und
Indien organisierte. Pichter, Giunstlinge und Steuereintreiber wurden ins
Land geschwemmt. Die jahrtausendealte bewiahrte Ordnung weichte auf
Den erbberechtigten Familien und Dorfgrindersippen wurden Wiirde und
Existenzgrundlagen entrissen. Erstmals erhoben sich Oraon 1785, danach
Munda 1789 gegen das parasitire System. Weitere Aufstinde folgten 1797,
1807, 1812 und 1819/20. Ein Aufstand von viertausend Adivasi 1831/32
endete zwar mit einem Vergleich, zerstorte aber den Rest von Beziehungen
zum eigenen, den Bewohnern aber langst feindlichen Radja.

Aus der Erfahrung, daB sich die Adivasi selbst orgamsieren und behaupten
konnten, entstand zuerst unter den Oraon die neue Fithrungsschicht der Sar-
dare, die die Anliegen der Dérfer vor der Regierung vertrat. Nach erfolgrei-
chem Kampf gegen die Eindringlinge wollten sie das traditionelle Selbst-
verwaltungssystem wieder einfuhren.” Sie bildeten eine oppositionelle
Bewegung, die sich aus der Autoritat der Altestenrite und Dorffithrer ablei-
tete. Der Sardarismus der Oraon war radikaler als der der Munda, die zu-
nachst den geméBigten Verhandlungsweg bevorzugten.

¢) Gofsners Missionare werben um die Adivasi. Adivast werben um die
Missionare im Kampf um gerechte Ordnungen. 1850

Die Kolonmialmacht lemte aus dem blutigen Aufstand von 1831/32. Die
Honourable East Indian Company wurde entmachtet und an ihrer Stelle die
South Western Frontier Agency mit dem Aufbau von Handel und Wirt-
schaftsorganisationen beauftragt. Diese Agentur war fir die Arbeit von
Missionaren aufgeschlossen, weil sie auf den zivilisatorischen EinfluB des
Christentums hoffte. Thr Hauptsitz war in Ranchi, eine Filiale kam in das
widerstindige Oraon-Gebiet nach Lohardaga. Die South Western Frontier
Agency hat sich 1842 erstmals um Missionare bei der anglikanischen
Soctety for the Propagation of the Gospel bemiiht, allerdings erfolglos. Die
ersten Missionare aus Berlin kamen am 2. November 1845 auf Bitten von
einigen vertriebenen Adivasi von Kalkutta nach Ranchi.

? Vgl H. Borutta, Revolution fur das Recht, Erlangen 1994

(3]
13



Die Adivasi verhielten sich zunichst zuriickhaltend gegeniiber den Missio-
naren. Nach den ersten Taufen an sechs Waisenkindern 1846 lieBen sich
finf Dorfalteste der Oraon erst am 9. Juni 1850 taufen. Vorausgegangen wa-
ren zwei vergebliche Versuche von Stationsgriindungen im Oraon-Gebiet in
Domba (1846) und Lohardaga (1849). Die einsetzende sozial-politische
Sardare-Opposition half den Gossner-Missionaren, die ihre Arbeit den
..Miihseligen und Beladenen* widmeten. Aus den Reihen der Sardare kamen
die Katechisten und Lehrer in den Dérfern, die die Missionare selbst aus-
gebildet hatten. Besonders unter dem EinfluB des Erstgetauften, Navin
Doman, breiteten die Getauften die neue Lehre aus. Sie entsprach dem reli-
giosen Klima, das durch die hinduistischen Reformbewegungen Kabir
Panthi und Kali Bhagat entstanden war. Auch hatten die Adivasi den Zu-
sammenhang zwischen Gottesgerechtigkeit und sozialer Gerechtigkeit wahr-
genommen. Das Ringen um den gefihrdeten Landbesitz hatte Navin Doman,
den ,neuen Mann“ 1850 nach Ranchi gefiihrt, weil er als Dorffithrer und
Altester, fiir Recht und Ordnung seines Dorfes eintretend, an einem Ge-
richtsprozeB teilzunehmen hatte. Er gehorte durch sein Amt und seine Au-
torit4t als Erblandbesitzer zur Sardarebewegung. Nun hérte er die Botschaft
der Missionare von Gottes Gerechtigkeit. Er suchte Verbiindete in den Mis-
sionaren fiir die Rechte seines Volkes. So lieB er sich taufen.

Von den Erstgetauften kam 1850 die Anregung, die erste Garbe eines jeden
Feldes von den Minnern, den ersten Korb Reis von den Frauen und eine
Miinze von den Kindern in den Gottesdienst zu bringen. Das Erntedankfest
ging aus Oraon-Gemeinden hervor und wurde das Hauptfest auf dem Mis-
sionsfeld. Daraus entwickelte sich spiter die sonntigliche Reiskollekte, die
das Missionsfeld dem Ziel der Selbsterhaltung niherbrachte. DreiBig Jahre
spater hat der Oraon-Alteste Abiraham in Lohardaga auf jeder Dreschtenne
Je eine Schaufel Reis fiir den Gehalts- und Baufond der Kirchengemeinde
gesammelt und damit den Weg zur Selbsterhaltung und -verwaltung der ein-
heimischen Kirche vorgezeichnet.!0

Die Gossner-Geschichte in Indien ist von Anfang an eine Geschichte des
Werbens der Missionare um die Adivasi und des Werbens der Adivasi um

10 Vgl. Walter Holsten, Johannes Evangelista GoBner, Glaube und Gemeinde, Gottin-
gen 1949, 256 und 370,

24

die Missionare. Zum Nachteil der unter den Oraon einsetzenden” Entwick-
lung folgte das weitere Vorgehen der Missionare aber dem Organisations-
plan der zentralen Kolonialverwaltung. Deren Hauptorte Govindpur, Chai-
basa, Hazaribagh wurden fiir Stationsgriindungen vorgesehen, sie wurden
jedoch von den Adivasi nicht angenommen. Zu frisch war noch die Erfah-
rung mit der koniglichen Zentralgewalt, zu unbefriedigend die Versuche der
Englinder, mehr Gerechtigkeit walten zu lassen, zu driickend die Not auf
den Dorfern, wo die Anwesenheit der Missionare eigentlich gebraucht wor-
den wire. Die Adivasi organisierten sich selbst dezentral und stirkten die
Sardarebewegung, die von den Oraon ausging und besonders hier ihre An-
hanger fand. Wahrscheinlich liegt darin der Grund dafiir, daBl die Missionare
ihre urspriingliche Absicht aufgaben, im Bereich der Oraon das Kemgebiet
des Missionsfeldes entstehen zu lassen. Sie hatten 1847 | Ordnung und Sta-
tut fir Bethesda und Domba* erstellt, verfolgten aber den Organisationsplan
spater nicht mehr und verlegten das Kemngebiet des Missionsfeldes ins
Munda-Gebiet.

d) Eine grofie Leistung der Oraon wird anerkannt. Das Ende des
Militéiraufstandes in Indien. 1856/57

Die Botschaft der Missionare gelangte erst recht in die Tiefe der Walddorfer
und Bergsiedlungen von Chotanagpur, als sich die Adivasi vor den rebellie-
renden Soldaten des Militiraufstandes von 1857 verstecken muliten. Sie
hatten die Teilnahme am Aufstand gegen die Englander verweigert, weil sie
bei einem Sieg der Hindufiirsten, Muslimmogulen und ihres volksfeindlichen
Radja keine Beriicksichtigung ihrer Forderungen erwarten konnten. Als aber
die Missionare ihre Schutz- und Schirmherren seit 1845, sich vor dem Mili-
tdraufstand in Sicherheit brachten und nach Kalkutta gingen, ilbernahmen
Adivasi die Selbstverwaltung der Gemeinden und die Selbstausbreitung des
Evangeliums in den Dérfern. Dazu war Navin Doman ausdriicklich beauf-
tragt worden, und er hatte dafiir auch ein Gehalt bekommen. Die Oraon se-
hen darin heute eine bischéfliche Beauftragung nach urchristlichem Ver-
stindnis und sind stolz darauf, daB dies Amt erstmals einem Oraon
iibertragen wurde. Navin Doman konnte bei der Riickkehr der Missionare
ein halbes Jahr spater im Mirz 1858 auf bliihende Gemeinden verweisen.
1907 wurde zum Gedenken an seine Taufe an der Kapelle in Hetakotta eine




Gedenktafel eingemauert mit der Inschrift: , Navin Doman, Grundbesitzer

von Heta Kota, der erste Christ der Uraus. Er hat die Taufe am 9. Juni.

1850 erhalten.“!" Diese Wiirdigung verwies aber noch auf einen anderen
Zusammenhang als den der Taufe. Sein bischoflicher Dienst unter den
Oraon-Christen sollte im Gedichtnis bleiben.

Die siegreiche britische Kolonialmacht belohnte die ausharrenden Adivasi
mit dem Land des rebellierenden Adivasi-Radja, dessen Familie in Ranchi
1858 hingerichtet wurde. Auch die Missionare wurden mit Grundstiicken
bedacht, weil sie doch die Adivasi zum Einhalten der herrschenden Ordnung
erzogen und damit die Kolonialordnung unterstiitzt hitten. Die Tatigkeit der
Honourable East Indian Company wurde endgiiltig verboten und ganz Indien
wurde der britischen Krone direkt unterstellt. Die Missionare verhinderten
nun aber, daB die Sardare die Gunst der Stunde nutzten, um weitergehende
Forderungen an die Regierung zu richten. Die Taufbewerber wurden wegen
der Zugehérigkeit zum Sardarismus einer kritischen Priifung unterzogen -
wohl auch, weil die Missionare selbst ansehnlichen Besitz erhalten hatten.
GoBners Tod 1858 in Berlin hatte das alte Organisationsstatut aufweichen
lassen, nach dem Missionare ohne Privatbesitz leben sollten.

¢) Die Einheit des Missionsfeldes wird durch konkurrierende Konfessionen
und durch Konversionen aufgebrochen. 1869

Versuche des Berliner Kuratoriums der Gossner-Mission, das herrschaftli-
che Gebaren der Missionare in Ranchi zu begrenzen, scheiterten. Es gelang
auch nicht mehr, ausreichend Geld fiir die GoBnersche Mission in Indien
aufzubringen. Der anglikanische Bischof von Kalkutta machte ein Angebot,
die Missionsarbeit in Ranchi zu iibernehmen. Das gelang 1869, wenn auch
nur zum Teil, als vier von vierzehn Missionaren sich zu anglikanischen
Priestern weihen lieBen und Gemeinden in die hoch- und staatskirchliche
Society for the Propagation of the Gospel iiberfiihrten.

Nach dem Eintritt einer belgischen Jesuitenmission in das von evangelischen
Gossner-Missionaren erdffnete Missionsfeld waren ab 1869 drei Konfessio-

11 Alfred Nottrott, Indische Erinnerungen, in: Die Biene auf dem Missionsfelde, 3/1907

26

nen um die Missionierung der Adivasi bemiht. Die Missionsarbeit orien-
tierte sich aber nicht an Siedlungsgebieten oder kulturellen Regionen, son-
dern geschah durch Abwerbungen aus den bestehenden Adivasi-Gemeinden.
Nun ging es darum, daB jede Mission ihre Ziele und Profil zeigte, damit
Adivasi entschieden, ob sie zur rémischen , Weltkirche®, zur anglikanischen
.Staatskirche® oder zur lutherischen ,,Volkskirche™ gehéren wollten. Aus
Enttduschung tiber das gewandelte Verhalten der Gossner-Missionare wand-
ten sich vor allem die Oraon den neuen Angeboten zu. Anglikaner, die einen
EinfluB auf die Kolonialmacht ermoglichten, und Katholiken, die reichlich
Geldmittel einsetzten, weckten groBere Hoffnungen als Gossner-Missionare,
die arm waren, sich im Streit getrennt und das Gespenst eines ,,Missions-
krieges* heraufbeschworen hatten. Als die Wellen der Empérung sich gelegt
hatten, sprach man bei Gossner-Missionaren von der ,,Mutter Mission™, be-
zeichnete die Anglikaner als ,,Nebenmission” und die Katholiken als ,.Ge-
genmission®. Die Adivasi beobachteten aber auch, daB die getrennten Mis-
sionen von verschiedenen Volkern betrieben wurden: Engliander, Deutsche,
Belgier. Hatten Adivasi-Volker dann nicht auch das Recht, eigene Kirchen
zu bilden?

f) Die Vorliebe der Gossner-Missionare fiir die Munda-Vilker bildet sich
heraus. Der erste Munda-Pastor J.N. Tuyu. 1872

Die Gossner-Missionare erdffneten neue Arbeitsfelder siidwestlich von Ran-
chi im Munda-Gebiet. Neben die bisher allein bestimmende ,,Generalkonfe-
renz der Missionare wurde eine Gemeindekonferenz/Generalsynode der
Altesten und einheimischen Mitglieder gestellt. Als dezentralisierte Konfe-
renzen fanden sie jahrlich in vier Regionen statt: drei im Munda-Gebiet und
eine im Oraon-Gebiet. Die Missionare beschlossen, Mundan zur Kirchen-
sprache zu machen, obwohl ein erster kurzgefaBter grammatischer Versuch
mit einem kleinen Wortlexikon 1869 mit der Oraon-Sprache begonnen hatte.
Als 1874 eine einfithrende Grammatik in Oraon fertig war, lagen in Mundan
bereits der Katechismus, biblische Lesestiicke fiir den Schulgebrauch und
vor allem ein Gesangbuch vor, in dem einheimische Melodien (bhajan) mit
christlichen Texten enthalten waren. Auch ein Mundari-Worterbuch war im
Entstehen und eine Grammatik, mit der der Missionar und Munda-Sprach-
forscher Alfred Nottrott 1882 in Leipzig den Dr. phil. erwarb. 1875 bekam

27




Wiinsche zu hintertreiben. ,Johann der Taufer zog taufend durchs Land in
der Absicht, eine unabhingige Urau-Kirche zu griinden, und Birsa, ,der
Konig', befahl den Christen, die deutsche Mission zu verlassen. Beide,
nebst ihrem engeren Gefolge, waren damals unter Kirchenzucht gestellt.

An meiner Veranda stand noch bei meinem Weggange eine roh gezimmerte
hohe Bank — der ,Thron Birsas*, auf dem er mit gekreuzten Beinen zu sitzen
pflegte, wenn er seine Versammlungen hielt. Beide Hauptfiihrer und noch
viele andere wurden damals ins Gefingnis gesteckt, ungebessert kamen sie
auch wieder heraus. Die Bewegung aber flaute ab, die abtriinnig gemachten
Christen kehrten buBfertig in die Gemeinde zuriick, und auch ,Kénig Birsa*
gab endlich den Mahnungen des Br. Didlaukies (damals in Lohardagga)
Gehér und lieB seine Agitationen fahren. Er lieB sich bewegen, nach der
Station zu kommen, wohin er auch seinen ,Thron® mitbrachte, den mir
nachher Br. Didlaukies schenkte. Nachher siedelte Birsa nach Ranchi iiber
und lebte bei seiner Tochter Paulina, die lange Jahre unsere Kinderfrau
war, 16

Johannes der Téufer war damals tot. Seine Hoffnungen auf ein selbstindi-
ges Uraureich lieB der alte Birsa freilich nicht fahren, und er hat mich noch
viel damit gequilt. Ein paar Wochen vor seinem Tode rief er mich wieder
an, als ich bei seiner Wohnung auf unserem Missionsgehofte vorbeiging,
und fragte mich erregt, ob ich ihm denn nun nicht beistehen wolle, das raj,
das Reich, zu bekommen. Das war eine fixe Idee bei dem Alten geworden.
Als ich ihm sagte, er solle doch endlich diese térichten Hoffnungen aufge-
ben und lieber sorgen, daB er in das himmlische raj kéime, da hob er beide
Arme gen Himmel und verklagte mich mit lauter Stimme bei dem Hermn: .0
Herr im Himmel, nun hérst Du selbst, wie wenig Deine Diener ihre Pflicht
tun, und wie sie sich weigern, uns in Néten beizustehn. *

Leider war das meine letzte Begegnung mit ihm, denn ich muBte fiir langere
Zeit verreisen, und wihrend der Zeit starb er. In die oben genannte Bank
aber habe ich die Worte einschneiden lassen: ,Der (Singhasan) Thron des
Birsa Urau, der sich Kénig der Urau nannte, 17

16 Nottrott war also kein Feind oder Verichter der Oraon schlechthin, weder im per-
sonlichen noch im dienstlichen Bereich.

17 Alfred Nottrott, Zu den Unruhen unter den Uraus, in' Die Biene auf dem Missions-
felde, 9/1916, 138-140. Siehe auch K H.C. Plath, Gossner-Mission unter Hindus und
Kolhs um Neujahr 1878. Reisebriefe, Berlin 1879: Paul Gerhard, Geschichte und Be-
schreibung der Mission unter den Kolhs in Ostindien, Berlin 1883: H. Borutta, Revo-
lution fiir das Recht, Erlangen 1994, Vgl. auch Ludwig Nottrott, a.a. O, Bd. 2, 1671
- Die Bank steht heute in der Dienststelle der Gossner-Mission in Berlin.

30

Bevor die Fithrung der Aufstandsbewegungen nach dem FErléschen unter
Birsa Oraon auf Birsa Munda tiberging, dnderten die Missionare ihre Hal-
tung in der sozialen Frage. Hatte Martin Luther bis dahin als Gewahrsmann
fir die Ablehnung von Bauernkriegen und gesellschaftlichen Veranderungen
gegolten, so zeigte das Lutherjubildum von 1883 einen allmihlichen Wandel
in der Einstellung zu den sozialpolitischen und gesellschaftlichen Forderun-
gen der Adivasi. Nottrott rief eine groBe Festgemeinde in Burju zusammen
und predigte uber Exodus 3.7f.: ,Und der Herr sprach: Ich habe gesehen
das Elend meines Volkes in Agypten und habe thr Geschrei gehort iiber die,
so sie drangen; ich habe ihr Leid erkannt und bin herniedergefahren, dafs
ich sie errette..." Damit erfolgte ein theologischer Durchbruch Hatten die
ersten Missionare ihre Botschaft mit der Einladung verbunden ,, Kommt her
zu mir alle, die thr miihselig und beladen seid”, so verpflichtete der befrei-
ende Protest dieser Predigt von nun an die Missionare zu deutlichem Enga-
gement fiir die Verénderung der Lebensbedingungen der Adivasi.

h) Widerstdnde gegen die Planung emmer lutherischen indischen Volkskirche.
Absage an eine Adivasi-Kirche unter Leitung der Sardare. 1889/90

Die Feiern des Lutherjahres 1883 standen im Schatten groBer Erfolge der
Jesuitenmission unter Constantin Lievens, der Oraon und Munda durch sein
Engagement in der sozialen Frage an sich und die katholische Mission zog.'®
Mitten in den Vorbereitungen zum ersten iiberregionalen Missionsfeldzug
von Lievens 1888/89 wurde Nottrott — er war bereits amtierender Prises des
Missionsfeldes — von Sardaren vor die Frage gestellt, ob die Gossner-Mis-
sion an der Zielvorstellung einer Munda-Volkskirche festhalten wollte oder
ob sich Nottrott zu einer Entscheidung fiir eine , Kirche des Volkes", eine
Kirche der Adivasi-Vélker, bereitfinden konne. Das denkwiirdige Gesprach,
das unter dem Druck der Missionserfolge von Lievens stattfand und das
Kerngebiet der geplanten lutherischen Volkskirche betraf, beendete das
Werben der Adivasi um die Solidaritat der Missionare. Dem historischen
Ereignis entsprach der historische Ort. Es fand ganz in der Nihe der ersten
Pfarrstelle des ersten Munda-Pastors statt:

'K Angeblich auf Befehl der Kaiserin Viktoria sollten die Uraus katholisch werden”,
berichtet H.O Kausch in der Festschrift zum 75jahrigen Bestehen der GoBnerschen
Mission, Berlin 1911, 22

31



»Am 16. November 1889 traf Missionar Dr. Nottrott in der Nihe von Tujur
mit Sardaren zusammen. Diese Gruppe von Munda-Fiihrern strebte die
Aufrichtung einer unabhingigen Munda-Gemeinschaft an. Sie betrieben
Propaganda gegen die Mission, bedrohten alle mit Vertreibung, die zum
Gottesdienst gingen und ihre Kinder in die Missionsschulen schickten. Sie
standen aber nicht feindlich gegen das Evangelium an sich, [hre Feindschaft
richtete sich gegen die Missionare, durch deren Wirkung die Einheit der
Munda in Lutheraner, Anglikaner und Katholiken aufgespalten wurde. Sie
wollten die alte Einheit wieder herstellen und hatten die Hoffnung, daB die
Munda-Gemeinschaft stirker sein wiirde als der Unterschied zwischen
Christen und Nichtchristen. Ziel ist die selbstindige Kirche der freien
Munda-Gemeinschaft.

Nottrott fragt: Wer soll taufen und das Abendmahl austeilen? Antwort: Pa-
dris wollen wir schon bekommen: es gibt genug unter uns, die so viel wis-
sen, um ordiniert werden zu konnen, Frage: Wer soll ordinieren? Sie ant-
worten, das werde sich schon finden. Nottrott erfihrt spater, daB} die Sardare
die Errichtung einer synodalen Kirchenleitung planten, die das Recht zur
Ordination hat. Er berichtet: Ich setzte ihnen auseinander, dal das, was sie
wollten, ndmlich die Bildung einer selbstandigen Munda (Kolh)-Kirche,
auch unser sehnsiichtiges Verlangen und mit allen Kréften angestrebtes Ziel
sei, und daB es fiir jede Mission ein groBer Freudentag sein miisse, wenn
man sagen konne: Nun seid ihr so weit, daB ihr euch selbst helfen und selbst
regieren konnt. Wir gehen und tragen das Evangelium zu einem anderen
Volk! Aber so weit seien sie noch lange nicht *19

Die ablehnende Haltung Nottrotts war theologisch-ekklesiologisch begriin-
det. Die Folgen zeigten sich im sozial-politischen Bereich.

Mit groBer Kraft und verheerenden Folgen fiir die Dorfer der Adivasi-Vol-
ker vollzog sich der Missionsfeldzug von Constantin Lievens. Er uferte aus
und wurde zum Aufstand gegen die Bedriicker und Zerstorer der Adivasi-
Gemeinschaft 20 Die Ausweisung von Lievens nach der Niederschlagung der
Aufstande verfiihrte den Prases des Gossner-Missionsfeldes Jjedoch nicht zur
Selbstrechtfertigung. Nachdenklich bemerkte Alfred Nottrott:

19 Zitiert bei: Klaus von Stieglitz, Der unvollendete Auftrag, 2. Aufl,, Stuttgart 1970,
58f.
20 S L. Clarysse, Father Constantin Lievens, Ranchi 1985

32

»Lievens war ein bitterer Feind unserer Kirche, aber anerkennen mul man,
daB der Mann gewaltig gearbeitet und seine Krifte im Dienst seiner Mission
baldigst aufgezehrt hat. Wir kénnen seiner Missionspraxis nicht zustimmen,
und doch hat er dem Evangelium den Weg in den Siidwesten geoffnet. Er
war der Waldbrand, der die Dschungel lichtete. Wir zichen hinterher mit
dem Pfluge und streuen den Samen des Evangeliums hinein 2!

1) Ein Kirchenfest mit vielen Vilkern. Das Missions-Jubildum 1895

Als unmittelbare Folge aus dem Aufstand, den Verfolgungen gegen die
Aufstandischen und der Ausweisung von Constantin Lievens entstand die
Denkschrift zur Landfrage. Alfred Nottrott, selbst Teilnehmer einer Regie-
rungskommission zur Vermessung des Landes fiir den Rechtsschutz der Erb-
land-Besitzer unter den Adivasi, richtete darin einen eindringlichen Appell
an die Regierung, das Lan.. das Gemeinschaftsleben und die Sozialordnung
der Adivasi zu schiitzen. i)ieser Appell verhinderte wenigstens die ange-
drohte Strafexpedition gegen die Aufstiandischen. Die schutzsuchenden Adi-
vasi wurden wieder in die Gemeinden aufgenommen. Die Adivasi nahmen
das als Zeichen der Ermutigung, zumal der 1885 gegrindete Indische Natio-
nalkongress eine Beteiligung der Adivasi an den politischen und gesell-
schaftlichen Programmen der indischen Unabhéngigkeitsbewegung noch
verhinderte. Die Denkschrift hatte allerdings zunachst bei der Regierung
noch keinen Erfolg und wirkte erst 10 Jahre spater nach dem letzten Auf-
stand unter Birsa Munda.

Die Missionare setzten weitere Zeichen fiir die Festigung der Adivasi-Ge-
meinschaft. Das 50. Jubilaum (1845-1895) der ersten Stationsgrindung und
der Eroffnung des Missionsfeldes wurde nicht nur ein Fest der Munda. Die
Oraon hatten inzwischen aufgeholt. Wichtige Texte des Neuen Testaments
mit den Sonntagsepisteln wurden 1893 in ihrer Sprache fertiggestellt. Die
Arbeit des 1884 gegriindeten Aussiétzigenasyls in Lohardaga fand regen Zu-
spruch und wurde durch Kinderheim, Schule und Hauser zur Unterkunft der
Angehorigen der Kranken erweitert. Nahezu 100 Personen fanden dort

11 Alfred Nottrott, in: Die Biene auf dem Missionsfelde, 8/1994, 61 — Bei einem meiner
Besuche in Ranchi horte ich die letzten beiden Satze als Strophe eines geistlichen
Volksliedes, das Katholiken in ehrendem Gedenken an Constantin Lievens singen




Platz. Die Prisidialreise ins Oraon-Gebiet mit Nottrott und Hahn brachte
1892 die Entscheidung, die Station Ebenezer in Chainpur zu griinden, damit
unter den ,halbheidnisch-halbrémischen Uraus gearbeitet werden kénnte, 22
Auch auf dem Missionsfeld wurden die Téne leiser, die von einer Munda-
Volkskirche sprachen. Fand das Missionsfeld den Weg zu einer Vélkerkir-
che?

Zur Zusammengehorigkeit der Volker Chotanagpurs &uBerte sich Nottrott in
der Festwoche des Jubildums vom 2.~10. November 1895- w-- Und so zo-
gen sie dann im Laufe des Donnerstags und des Freitags alle in gréBeren
oder kleineren Trupps heran, gefiihrt von ihren Pastoren, Katechisten oder
Lehrem, die Mundaris aus Burju und Govindpur, die Uraus aus der Ranchi-
Gemeinde, aus Lohardagga und dem fernen Chainpur, die Larka Kolhs aus
Chaibasa, die Mundas aus Chakradharpur, mit Vertretern aus dem dubersten
Westen an der Grenze von Sambhalpur, die Bewohner von Bangdau und
Porahat und das kleine Hiuflein Santhals aus Singhani,,.“23,

Das erhebende Missions- und Vélkerfest galt den Missionaren und dem Ku-
ratorium in Berlin als Bestitigung fiir den eingeschlagenen Weg. Ein Zu-
sammengehen der kirchlichen Interessen mit den sozialpolitischen Bewe-
gungen war auch deshalb ausgeschlossen, weil Sardare regelrecht zum

Boykott, Kirchenaustritt und zur Feindschaft gegen die Mission aufriefen, 24
Auch der Tod von Nathanael Tuyu kénnte die Sardare bestéirkt haben, sich
nun wieder auf nichtkirchliche Fiihrer der sozialen Bewegung zu besinnen.
Birsa Munda, der sich schon als Volksheld gezeigt hatte, buBte zur Zeit der
Jubildumsfeier eine Haftstrafe wegen Unruhestifung im Gefingnis zu Ranchi
ab. Auf ihn richteten sich die Hoffnungen der bedringten Adivasi in den
nichsten Jahren,

22 Alfred Nottrott, in: Die Biene auf dem Missionsfelde, 9/1995.
23 Alfred Nottrott, a.2.0., 1/1996.
U AaO.

34

J) ... daf3 mit dem heutigen Tag alle Oraon die deutsche Mission

verlassen. " Beginn der Volksbewegung unter I tthrung von
Daud Birsa Munda. 1895-1900. Die Gemeinden kehren zuriick.
liin ,, Weiler der Barmherzigkeit" fiir die Oraon. 1901.

Birsa Munda, den Missionsdirektor Plath und Prises Nottrott wihrend der
Jubilaumstage in Ranchi besucht hatten, wurde 1897 begnadigt und unter
der Bedingung aus der Haft entlassen, daB er sich kinftig politischer Aufe-
rungen enthielte. Eine selbstbestimmte Adivasi-Gesellschaft ohne kirchliche
Beteiligung wollte auch die Birsaite-Ulgulan-Bewegung, die durch eine
klare Koalitionsaussage der Sardare gestdrkt 1895 bewaffnete Aufstinde
organisierte. Die starke Beteiligung der Oraon wird aus der Absichtserkls-
rung verstindlich, die schon 1887 vor den Missionaren ausgesprochen
wurde:

»Frage: Wollt ihr deutschen Missionare uns die Herrschaft iiber das Land
verschaffen oder nicht? Die Antwort war: wNein, denn wir Missionare ha-
ben keine weltliche Macht!* - »Wollt ihr uns wenigstens helfen, unser Pro-
gramm auszufithren und darin auf unserer Seite stehen?* Die Antwort war:
»Nein, denn es enthalt unsinnige und unausfithrbare Forderungen.” | Dann
haben wir die Erklirung abzugeben, daB mit dem heutigen Tage alle Oraons
(!) die deutsche Mission verlassen 25

Der Ausbruch der Pest 1898 in Ranchi wurde bei der weiter erstarkenden
Bewegung von Birsa Munda als Zeichen des nahe bevorstehenden Anbruchs
des- Adivasi-Reiches gedeutet. Voller Besorgnis kam der Gouverneur von
West-Bengalen und beriet mit Nottrott die Lage. Nottrott machte allein die
Gleichgtltigkeit in der Landfrage und damit die Regierung dafiir verant-
wortlich, daB es am Heiligabend 1899 zu Angriffen der Aufstandischen ge-
gen die Gottesdienste kam. Das war eher ein symbolischer Akt, denn ob-
wohl mit Pfeilen geschossen wurde, geschah dies ohne Totungsabsicht.
Pfeile galten als ein Zeichen der Erinnerung an den Aufstand von 1830/31.
Die Kirchen waren auch deshalb Ziel fiir diese Aktion, weil die Birsaiten
den Christen die Zerstorung der alten Adivasi-Kultur vorwarfen 26

35 Alfred Nottrott, Der gegenwartige Stand der Kols-Mission mit besonderer Beriick-
sichtigung der Landfrage, Allgemeine Missionszeitschrift 1889,

26 Stephen Fuchs, Rebellious Prophets, Asia Publishing House 1965, 32. Vgl. auch Su-
resh Singh, Dust, Storm and Hanging Mist, Calcutta 1966; sowie einschligige Jahr-
gange der Zeitschrift Die Biene auf dem Missionsfelde

35




Zu weiteren Aufstinden kam es im Januar und Februar 1900. Jetzt erfolgte
die Gefangennahme Birsa Mundas. Mit seinem Tod im Gefiangnis am 7. Juni
1900 ebbte die Welle der Aufstinde ab. Wieder nahmen die Gossner-Ge-
meinden die Aufstandischen auf und gewihrten Schutz vor den Regierungs-
truppen. Ferdinand Hahn baute in Lohardaga 1901 einen »Weiler der Barm-
herzigkeit®, ein ausgleichendes Gewicht fiir das Bethesda-Haus der Barm-
herzigkeit in Ranchi. Hahn hatte 1895/96 und 1905/07 als amtierender
Prases wihrend der Abwesenheit von Nottrott das Gewicht der Férderungen
auf die Oraon gelegt und bekam fiir sein Engagement in der Landfrage als
staatliche Auszeichnung den Orden der Kaiserin von Indien.

Nottrott erhielt 1907 von der Universitit Halle den Ehrendoktor fiir seine
Leistungen auf dem Missionsfeld und fiir die weit fortgeschrittene Mundari-
Bibeliibersetzung.2” War die Mundari-Bibelibersetzung nach seiner persén-
lichen Einschatzung die eigentliche Bestimmung seines Lebenswerkes, so

hatte aber im Blick auf die politisch-gesellschafiliche Bedeutung des Wir- '

kens der Gossner-Missionare das Jahr 1908 ebenso groBe Bedeutung. Der
Chotanagpur Tenecy Act wurde rechtskraftig. Es besagte, daB das im Erb-
besitz befindliche Adivasi-Land nicht an andere Besitzer tibergehen durfte,
Das Gesetz trat allerdings erst in Kraft, als bereits 80 % des in Frage kom-
menden Landes fiir die Adivasi verloren war. Kinftig ging es in der Land-
frage und in den weitergehenden sozialen Kampfen um die Sicherung des
Erreichten und um Wiedererlangung des verlorenen Landes. Das war ein
gemeinsames Anliegen der Oraon und der Munda-Valker, mithin aller Adi-
vasi in Chotanagpur. Damit wurde der Sardarebewegung allerdings auch die
Spitze genommen.

k) Die Missionare miissen gehen, die Oraon kommen wieder. 19141920

Bevor die Missionare kriegsbedingt das Land verlassen mubBten, organisier-
ten sich die Reste der Unabhangigkeitsbewegung der Sardare in einem Kul-
turverein zur Forderung der gesellschaftlich-politischen Mitbestimmungs-
rechte der Adivasi. Die so organisierten Krifte formierten sich 1915/16 in

27 Sie wird 1910 fertiggestellt und 1911 in einer Festveranstaltung den Gemeinden
iibergeben.

36

dem Thana-Bhagat-Movement, das den sogenannten Oraon-Aufstand an-
fiihrte.2® Nottrott sah darin den Versuch der Oraon, im Schatten des Welt-
kriegs emnen Krieg gegen die Englander in Indien zu filhren, um ein unab-
hangiges Oraon-Reich herzustellen. Der Reichsgedanke war schon im
Santal-Aufstand von 1855 entstanden und von dort auf die Oraon iiberge-
gangen.?? , Die Mission hat sicherlich nichts damit zu tun gehabt, was ja
auch schon daraus hervorgeht, daB8 der Urzweck der Bewegung ein Damm
gerade gegen die Mission sein sollte, deren EinfluB den ,Patristen® gefihr-
lich wurde.”3° Mitglieder der lutherischen und der anglikanischen Gemein-
den griindeten 1915 die Chota Nagpur Unnati Samaj, um die Verdnderung
der soziodkonomischen Lage der Adivasi-Volker herbeizufiihren. Hier
wurde 1928 der Gedanke formuliert, daB die Chotanagpur-Region eine sepa-
rate Administration und eine staatsmaBige Eigenstandigkeit brauchte !

Welchen Weg das GoBnersche Missionsfeld einschlagen wiirde, nachdem
die Missionare 1915 das Land verlassen hatten, war offen bis zur Unabhn-
gigkeitserklarung der Kirche von 1919 und wurde erst mit der Annahme der
Kirchenverfassung von 1920 entschieden. Die Bezeichnung der neu gegriin-
deten Kirche Gossner Evangelical Lutheran Church in Chotanagpur and
Assam lieB sich als Treue-Bekenntnis aller Gossner-Christen sowohl zu den
geistlichen Vitern GoBner und Luther als auch zu den eigenen 1m Land
Chotanagpur und Assam verwurzelten Traditionen verstehen. Die verfas-
sungsgebende Versammlung entschied, daB ein Oraon — der Pastor Hanukh
Dato Lakra - erster Kirchenprisident wurde. Die Bildung einer unabhangi-
gen Evangelisch-Lutherischen Gossner-Kirche in Chotanagpur und Assam
war auch deshalb méglich, weil die Kontroverse iiber die Behandlung der
Landfrage nicht mehr allein unter den Gossner-Christen diskutiert wurde,
sondern sich verschiedene ethnisch oder konfessionell verstehende Gruppen
neu bildeten. Die Aufgabe der geistlichen Versorgung der Gemeinden
konnte dadurch als kirchliche Hauptaufgabe verstanden werden und lieB bei

¥ Vgl. dazu ,Die Aufstandsbewegung unter den Uraus in Chotanagpur und Bhutan, in

Allgemeine Missionszeitschrift 8/1916

Fuhrer der Thana-Bhagat-Bewegung war Jatra Oraon, dessen Bewegung sich mit
Mahatma Gandhi verband

Alfred Nottrott, Zu den Unruhen unter den Uraus, in: Die Biene auf dem Missions-
felde, 9/1916, 140.

Vgl Kai Wrede, Die Jharkhand-Bewegung Eine Untersuchung uber ethnische Kon-
flikte in Sudbihar, Unveroffentlichte Diplomarbeit, Berlin 1994

29




"

den Oraon-Munda-HoLarka-Kharia-Santal u.a. die ethnischen Besonderhei-
ten und Empfindlichkeiten zuriicktreten.

!) Die Kirchwerdung des Missionsfeldes. 1919, Auf der Suche nach
Gemeinschaft unter den Adivasi-Volkern und mit den Missionaren,
1920-1925-1930

Bedeutend schwieriger als in Indien waren die Auseinandersetzungen im
‘Kuratorium der Gossner-Mission um den kiinftigen Weg des Missionsfeldes.
Dabei ging es um die Existenzberechtigung der Missionsgesellschaft, die nur
in Chotanagpur ein Arbeitsgebiet hatte und mit der Verselbstandigung auch
befiirchten muBte, ihr Mandat zu verlieren. Die Frage nach der kinftigen
Gestalt der Beziehungen, die unterschiedlichen Antworten auf die Frage,
»was die Mutter macht, wenn die Tochter erwachsen und selbstandig wird*,
trug neuen Streit von Berlin nach Ranchi. 3 Dabei standen nicht nur organi-

satorische, sondern vor allem theologische Fragen zur Kldrung der Bezie-

hungen von Kirche und Mission und ihren Organisationsformen an. Hier er-

~kannte man rechtzeitig, daB die Kirche in ihrer sichtbaren Gestalt die

Botschaft verkorpert, die sie iiberbringen will,

Auf Einladung der Gossner-Kirche kamen 1925 wieder Gossner-Missionare
nach Ranchi. Sie hatten in den Jahren 1915-1920 im Ton von Anweisungen
mit den Pastoren und Kirchenfilhremn korrespondiert. Auch Hanukh Dato
Lakra hatte mit ,,schuldigem Respekt und gehorsamer Unterwiirfigkeit*33 an
das Kuratorium geschrieben. Die Unsicherheiten im Umgang miteinander
wurden durch ein Agreement geregelt, das die folgenden Grundsitze ent-
hielt: Aussendung deutscher Missionare nur auf Einladung der Gossner-Kir-
che; als Griinde fiir eine Entsendung gelten: (1) Mission, (2) Lehre an den
Schulen, (3) Lehre am Theologischen Seminar; der Senior der Missionare ist
Mitglied des Kirchenrates der Gossner-Kirche; er zahlt die Gehalter an die

32 Hans Grothaus, Historische Riickblenden zum Verhiltnis von Gossner-Mission und
Gossner-Kirche in Indien, in: Wegmarken. Einschnitte und Wendepunkte in der 150-
Jahrigen Geschichte der Gossner-Mission 18361986, Berlin 1986 im Selbstverlag
der Gossner-Mission.

3 Vgl Wichtige Post aus der Kols-Mission, in: Die Biene auf dem Missionsfelde, °

4/1917, 50fF,

38

Missionare aus. Auf diese Weise blieb die Autonomie formal-juristisch ge-
wabhrt.

In der Praxis aber ibernahmen die Missionare Aufgaben, die ihnen nicht
zustanden. Sie lieBen geistig-geistliche Uberlegenheit spiiren, zu der sie ihre
Rolle als Lehrer und Dozenten verfithren mochte. Sie nahmen EinfluB bei
den Behorden. Sie fihlten sich als Vermittler vaterlicher Geborgenheit be-
statigt, weil immer mehr Gemeinden um die Entsendung von Missionaren
baten. 10 Jahre nach der Autonomieerklirung von 1919 machte die Synode
von 1929 in Ranchi die Rolle der Missionare zum Thema. Eine Minderheit
gebildeter Oraon unter der Leitung des Rektors der High-School, Joel
Lakra, sprach die Gefihrdungen des Autonomie-Status der Gossner-Kirche
an. Die Argumentation der Oraon unterschied sich von den Argumenten der
Munda. Es bildet sich eine Oraon- und eine Munda-Fraktion in der Synode.
Das Kuratorium antwortete darauf in einem Hirtenschreiben, in dem erklart
wurde, wie Autonomie zu verstehen sei: ,Gott ist ein Gott der Ordnung.
Autonomie ist Unterordnung unter die gottgewollte Autoritit.“34 Autoritit
wurde von den Oraon nicht infragegestellt, strittig war jedoch, wer der Herr
der Kirche und ihrer Mission ist. Das Kuratorium gab gegen den Willen der
Oraon die Anweisung, die im Oraon-Gebiet befindliche Station Chainpur mit
einem Gossner-Missionar zu besetzen. Der Hirtenbrief verwies auf die
straffe Vorstandsarbeit vor 1915 und machte Vorschldge zur Vereinfachung
der Geschaftsordnung der Gossner-Kirche. Unter Hinweis auf die Gelder,
die von Deutschland fiir die Gossner-Kirche aufgebracht wurden, hielt man
es nicht fiir angebracht, Demokratie oder ethnische Besonderheiten zu pfle-
gen. Als Wink an die lutherischen Amerikaner, die als Berater den Auto-
nomieprozeB 1919/20 begleiteten, enthielt der Hirtenbrief auch den Hinweis:
»Es besteht in einem Teile der Welt heute eine merkwiirdige Verwechslung
und Gleichstellung von Demokratie und Reich Gottes. Die Beiden haben
nichts miteinander zu tun.“35 Der Fliigel der Oraon war damit in die Schran-
ken gewiesen und der Autonomiebewegung wurde unterstellt, daB sie sich
der deutschen Ordnung entledigen wolle, nur um unter amerikanische Gunst
zu kommen.

3 Die Biene auf dem Missionsfelde, 4/1930, 67.
35 Die Biene auf dem Missionsfelde, 4/1930, 68.

39



m) Aufdem Weg zur Selbstbestimmung der Adivasi-Volker
und zur Unabhdngigkeit Indiens. 1930-1935-1947

Was zuniachst als Streit zwischen den in der Leitung der Gossner-Kirche als
Minderheit vertretenen Oraon und einer Mehrheit der zur Munda-Bevilke-
rung gehdrenden anderen Vertreter im Kirchenrat gedeutet werden konnte,
erwies sich in den folgenden Jahren als Teil eines Aufbruchs, der ganz In-
dien ergriff und zur Unabhingigkeit im Jahr 1947 fithrte. Die Unabhingig-
keitsbewegung wollte der Kirche nur ein Bleiberecht in Indien zugestehen,
wenn sie sich von dem EinfluB der europaischen Missionen l6ste. So kam es
zur Griindung einer ,,Gesellschaft zur Erhaltung der Autonomie* im Jahr
1934. An ihrer Spitze stand Joel Lakra, dessen Engagement sicher auch von
der Sorge um seine Position bestimmt war. Es waren Mingel in seiner
Amtsfihrung bekannt geworden, so daB er abberufen werden sollte. Er ver-
hinderte das, indem er dem Rechtfertigungsdruck gegeniiber seiner Kirchen-
leitung mit politisch-nationalistischen Argumenten entfloh: Indien den In-
dern, die Gossner-Kirche den Adivasi.

Angesichts der Unnachgiebigkeit von Joel Lakra und seinen Unterstiitzern,
beschloB die Generalsynode von 1935, Missionar Kerschies zum amtieren-
den Prasidenten zu ernennen. AuBerdem sprach der Lutherische Kirchen-
bund Indiens eine formliche Einladung an den letzten Préses des Missions-
feldes, Lizentiat Hans Stosch, aus, der 1935/36 als Visitator ein ,,Verséh-
nungswerk" in Gang setzte. Dabei ergab sich eine Ungeschicklichkeit in der
Planung. Stosch war zunichst nicht deutlich, daB der Konflikt zwischen
Oraon und Munda auch durch Bevorzugung der Munda durch die Missio-
nare hervorgerufen wurde. Er hatte seine ersten Begegnungen mit Munda-
Gemeinden in Burju und Govindpur vorgesehen und erst an dritter Stelle
Lohardaga, das Zentrum der Opposition, eingeplant. Er korrigierte seinen
Zeitplan nicht, nahm aber wenigstens eine hochrangige Delegation nach
Lohardaga mit. Die Oraon-Vertreter haben dort unter Silo Tiga eine lange
Liste von Vorwilrfen gegen die Gossner-Kirche vorgetragen und die Unter-
stiitzung der deutschen Missionare fir die Munda als Ungerechtigkeiten
bezeichnet. Stosch versachlichte den von Verachtlichkeiten und Beschimp-
fungen gegen den gewahlten Kirchenrat der Gossner-Kirche erfiillten Be-
richt. Das war einzusehen, und Silo Tiga entschuldigte sich fiir den Ton.
Stosch selbst gab folgende Zusammenfassung seiner Rede:

40

«Es ist der angebliche Rassengegensatz zwischen Mundas und Uraos, der
Jetzt unsere Gossner-Kirche in zwei Teile zu zerreiBen droht... Es ist richtig,
Uraos und Mundas haben eine verschiedene Sprache, sic sind in grauer
Vorzeit aus verschiedenen Richtungen eingewandert. Sie haben aber auch
eine gemeinsame Geschichte von Jahrhunderten langer Bedriickung durch
ihre Herren, die Hindus, und eine gemeinsame Geschichte der Einigung in
der lutherischen Kirche. Beide Stimme heiraten auch untereinander und
beide Stimme haben in gleicher Weise die Liebe und Fiirsorge der deut-
schen Missionare erfahren. Jetzt sind die Mundas, einschlicBlich ihrer Fiih-
rer, keine Freunde der Autonomie der Kirche... Sie wollen die Fiihrung
durch die deutschen Missionare. Die Fithrer der Uraons sind fortschrittlich,
wollen allein fertig werden, meinen, die Missionare stilnden der Selbstin-
digkeit im Wege. Ich sage: Die Fithrer der Uraos: wie weit sie die Uraoge-
meinden hinter sich haben, wage ich nicht zu beurteilen... Es kommt jetzt
ungeheuer viel darauf an, daB der zweifellos vorhandene Unterschied zwi-
schen Uraos und Mundas nicht zum Gegensatz und zur Feindschaft wird *3

Die Versammlung stimmte zu, sich noch einmal auf einer Synode zu treffen
und sich mit den Ergebnissen der Untersuchungskommission des Lutheri-
schen Kirchenbundes iiber die weitere Zusammenarbeit in der Gossner-Kir-
che auseinanderzusetzten. Stosch brachte den Vorschlag ein, in Zukunft die
Missionare nur mit beratender Stimme in den Gremien der Gossner-Kirche
mitwirken zu lassen. Sowohl Stosch selbst als auch die Oraon konnten sich
damit aber nicht vor der Synode durchsetzen, mehr noch: Uber die beste-
hende Praxis hinaus schrankte die Synode selbst ihre Autonomie weiter ein.
Sie fiel damit noch hinter Festlegungen des Agreements von 1925 zuriick.
Namentlich bei den Munda - so urteilte Stosch — mangelte es an Verstindnis
fur das, worum es ging. Es sollte ja nicht ein AusschluB der Missionare sein,
vielmehr sollte eine partnerschaftliche Struktur gefunden werden. Dazu kam
es nicht durch den alle iiberzeugenden Satz: ,Unser Herr Jesus hat doch
auch nicht seine Aufgabe darin erschopft gesehen, daB er beratendes Mit-
ghed der Menschheit wurde..*. In diesem Sinne wurde von der Munda-
Mehrheit beschlossen: , . Alle Missionare sind Mitglieder der Synode. Der
leitende Missionar, den das Kuratorium ermennt, 1st kraft seines Amtes

W Zitient bei Hans Grothaus, Historische Rickblenden zum Verhaltnis von Gossner-
Mission und Gossner-Kirche in Indien, in. Wegmarken. Einschnitte und Wende-
punkte in der 150-jahrigen Geschichte der Gossner-Mission 1836-1986, Berlin 1986
im Selbstverlag der Gossner-Mission

41



Mitglied des Kirchenrates und seines Geschéftsfiihrenden Ausschusses. Je-
der Missionar kann in den Kirchenrat gewihlt werden; die Zahl der Missio-
nare im Kirchenrat darf ein Viertel aller Mitglieder nicht tiberschreiten, im
Geschaftsfiihrenden AusschuB (fiinf Mitglieder) diirfen nicht mehr als zwei
Missionare sein. Die Missionare unterstehen disziplinarrechtlich dem Kon-
vent der Missionare unter der Leitung des Seniors der Missionare. 37

So wie die Dinge 1935 liefen, muBten sich die Oraon-Vertreter und Befiir-
worter der ,,Gesellschaft zur Erhaltung der Autonomie* hinters Licht gefiihrt
sehen. Es gab auch keine Aufarbeitung der unrichtigen Behauptungen von
Stosch durch das Kuratorium. Dazu gehorte erstens , die gleicherweise emp-
fangene Liebe fiir Oraon und Munda.“ Durch die Missionare war sie gepre-
digt, aber nicht hinreichend praktiziert worden. Nicht Silo Tiga, sondemn
Stosch hatte sich korrigieren miissen. Dazu gehorten zweitens die Aussagen
iiber den Rassengegensatz als Problem der allerletzten Jahre. Das war eine
typische Einschitzung aus deutscher Sicht auf dem bedriickenden Hinter-
grund nationalsozialistischer Erfahrung. Das Fortbestehen des Konflikts lag
aber genau in dieser Fehleinschitzung begriindet. Richtiger wire es gewe-
sen, den Klassenkonflikt im Kampf der Reichen gegen die Armen zu erken-
nen, den die Oraon wegen ihrer ungiinstigen offenen Lage im Nordwesten
von Chotanagpur zuerst zu spiiren bekamen, als die Verbiindeten des Kolo-
nialismus Léndereien und Bodenschitze an sich rissen. Nicht die Oraon,
sondern Stosch hatte den Zeitgeist besser einordnen missen. Und wenn es
schon um Entschuldigungen bei der Vorbereitung der Synode von 1935
geht: Hitte sich Stosch nicht auch entschuldigen miissen fiir die Demiitigun-
gen an den Sardaren, die in Kirchenzucht genommen und als , sozialistische
Wiihler* abqualifiziert wurden?38

Nicht nur, daB der Eindruck eines Tauschungsmanévers bei den Oraon-Ver-
tretern entstand. Stosch fiel hinter die von ihm aufgestellten Vorschlage
selbst so weit zuriick, daB er — einem Vorschlag des Lutherischen Kirchen-
bundes Indiens und zugleich der Bitte des Kirchenrates der Gossner-Kirche
folgend — die Leitung der Gossner-Kirche iibernahm! Stosch ist als letzter
Prises des Missionsfeldes 1938 als neuer Kirchenprisident der Gossner-

37 AaO.
38 Besonders heftig: K.H.C. Plath, in: Gossners Segensspuren in Nordindien, Berlin
1986, 84-89.

42

Kirche fiir fiinf Jahre gewahlt worden. Nur wegen des Zweiten Weltkrieges
muBte er bereits 1942 abdanken. Im April 1942 trat daraufhin eine General-
synode zusammen. Sie wurde ins Munda-Gebiet nach Burju einberufen.
Dennoch: Die Synode hat Abhéngigkeiten durchschaut, ohne daB es je so
benannt wurde, und hat den Oraon Joel Lakra zum Kirchenprisidenten ge-
wahlt.

n) Kein Platz mehr fiir deutsche Missionare. Mehr Platz fiir entstehende
Partnerschaften der Kirchen. 1954

Nach dem Zweiten Weltkrieg fiihrte Indiens Kampf um Unabhingigkeit zum
Ziel und das Land erhielt am 15. August 1947 unter Jawaharlal Nehru eine
eigene Regierung. 1951 kam Lizentiat Ginther Schultz nach Ranchi. Er
richtete von dort aus 1954 ein Memorandum an das Kuratorium der Goss-
ner-Mission, in dem er ausfiihrte und begriindete, warum nach seiner An-
sicht die Gossner-Mission der Autonomie der Gossner-Kirche im Wege ge-
standen hat:

»Ich vermag fiir einen Missionar der GoBnerschen Missionsgesellschaft in
Indien keine echte Aufgabe mehr zu schen. Eher sehe ich seine Titigkeit als
ein Hindernis fur die wirkliche Selbstindigkeit der Kirche und ihre eigene
Entwicklung in Organisation, Theologie und sonstigen LebenséuBerun-
gen. 39

Schultz pladierte nicht etwa fiir einen Abbruch der Beziehungen, sondern er
empfahl die Herstellung von Patenschaften zwischen der Gossner-Kirche,
thren Gemeinden und den Landeskirchen. Solche Beziehungen lieBen sich
auf 6kumenischer Ebene — von Kirche zu Kirche — gestalten und in dkume-
nischer Weise absprechen in einem ProzeB des Lernens, um die Rollen neu
zu bestimmen. Es sollten sich nicht mehr Missionsviter und Missionskinder,
nicht mehr Mutterkirche und Tochter (als wire Berlin die Mutter und Ranchi
eine Filiale der Berliner Agentur), sondern Geschwisterkirchen begegnen,
die zunechmend Partner wiirden in einer gemeinsamen Mission, die von Got-
tes Liebe zu den Menschen aller Vélker und Kulturen ein Zeugnis ablegte

' Hans Grothaus, Historische Riickblenden zum Verhaltnis von Gossner-Mission und
Gossner-Kirche in Indien, a.a.0., 43

43



und Dienste in seinem Namen ausfithrte. Die Antworten des Gossner-Kura-
toriums kamen als ablehnendes theologisches Gutachten, als Hinweis auf
den rechtlich-gesicherten Tatbestand der gegenwirtigen Praxis, als war-
nendes politisches Gutachten wegen der Entstehung von isolierten Natio-
nalkirchen und als seelsorgliche Ermahnung, der Berufung treu zu bleiben
»im Ringen und Beten um rechten und gesegneten Dienst.“# Damals wurde
von keiner Seite auf die geschichtlich-historischen Zusammenhinge einge-
gangen, die den eigentlichen Hintergrund fir den Abstand der Adivasi-V6l-
ker zur Tatigkeit von Missionaren bildeten. Das kann ein Grund dafiir sein,
daB das Verlangen nach einer selbstbestimmten Kirche — vor allem unter den
Oraon - lebendig blieb.

o) Wachsende Abstdnde unter den Adivasi-Vélkern und zur
Gossner-Mission. Eine neue Verfassungsdiskussion hélt die Vilker
und das Kirchengebiet zusammen. 1960

In dem Ringen um Einsicht in die belasteten Bezichungen unter den Adivasi-
Volkern und zur Mission iibten in bekannter Weise die Oraon wieder Druck
aus und stellten 1956 das Gebiet der Nordzone, und wer immer ihnen folgen
mochte, unter die Leitung einer von der Gossner-Kirche unabhingigen Kir-
chenleitung. Diesen Fall sah die geltende Verfassung nicht vor. Eine solche
Nordzone, auch unter der Leitung von Joel Lakra, muBte deshalb als illegal
angesehen werden. Uber eine solche Einschatzung muBte aber eine General-
synode befinden. Missionsdirektor Hans Lokies wollte Versshnung und
warb um die Einberufung einer Sondersynode wihrend einer Reise in das
Konfliktgebiet. Fiir das Einigungswerk gewann er die Herzen. Wieder war
es ein geistlicher Anspruch, der die angeblich trotzig-zankischen Oraon be-
wegte, zur Gesamtkirche zuriickzukehren. Diesmal ziindete der Funke iiber
einem anschaulichen Bild: Die Gossner-Kirche sei ein gewachsener Baum.
Doch in dem Baum stecke ein todlicher Wurm. Der Wurm, nicht der Baum,
miisse getotet werden. Der Missionsdirektor lieB die Unterlassungen der
Munda gegen die Oraon und der Oraon gegen die Munda zur Sprache brin-
gen. Die Wende brachte eine eigentlich in der Synode nicht stimmberech-
tigte Frau. Sie lieB ihre Botschaft durch Prasident Silo Tiga verlesen. Der

0 AaO.

4

cindriickliche Ruf dieser Oraon-Frau bewegte die Synode, und die illegale
Kirchenleitung kehrte zur Gossner-Kirche zuriick — unter der Vorausset-
zung, daB eine neue Verfassung erarbeitet werde, Damit war die bestehende
Generalsynode von allen als allein rechtmaBige Kirchenleitung anerkannt

Als Richtlinie fiir die neue Verfassung wurde beschlossen, dalB3 die internen
Gemeindeangelegenheiten der Oraon in der Nordzone selbstandig geregelt
werden kénnten. Die neue Verfassung lieB die Gossner-Kirche von Vertre-
tern des Lutherischen Weltbundes ausarbeiten. Sie wurde mit 6kumemscher
Beteiligung aus Deutschland und Japan so weit vorgefertigt, daBl siec 1960 in
Kraft treten konnte. lhrer Struktur nach geht sie den Prinzipien der dorfh-
chen Selbstverwaltung nach, denen die Vélker Chotanagpurs traditionsge-
miB folgen. Auch die einheimischen Bezeichnungen fehlen nicht, Pramukh
Adyaksh heiBt der Vorsitzende und Prasident des Kirchenrats, Adyaksh hei-
Ben die ,,Generalsuperintendenten® der nach Wohngebieten der Volker be-
grenzten , Propsteien™ bzw. ,,Sprengel”, die hier Anchal heilen. Die Grol-
parochien entsprechen der bekannten Struktur von Kirchenkreisen und
heiBen [laka. Entscheidender Schénheitsfehler war der Satz: | Die Evange-
lisch-Lutherische Kirche von Chotanagpur und Assam steht zum Gossner-
Kuratorium in Berlin im Verhiltnis von Mutter und Tochter *4!

Das sahen die Oraon anders, und erst recht hatten sie sich nicht als Kirche
von*, sondern urspriinglich als Kirche ,, in" Chotanagpur und Assam er-
klart.42 Es ist nicht verwunderlich, wenn sich diese von auBen herangetra-
gene Verfassung auf den Geist der Sitzungen der Kirchenleitung der Goss-
ner-Kirche auswirkte. Die Geschiftsordnung sah ein Vetorecht vor, das auch
immer wieder eingesetzt wurde. ,,Die Politik der Kirchenleitung bestand im
Abwarten und im Aussitzen von Beschliissen, die niemals durchgefiihrt wur-
den.“# Die ausgebliebene Verfassungsdiskussion wurde auf diese Weise
nachgeholt. Erster Prisident unter der neuen Verfassung wurde ein Munda,

4l Die Biene auf dem Missionsfelde, 3/1960, 8 s

“2 Der Name ist auch falsch angegeben in H. Lokies, Gofinersche Missionsgesellschafl,
in: Religion in Geschichte und Gegenwart, Bd 2, 3 Auflage, Tubingen 1958, Sp
1697.

4% Martin Seeberg, Drahtseilal - zwischen Berlin und Ranchi — auf dem Weg zur Part-
nerschaft, in: 150 Jahre ( ssner-Kirche in Indien Gossner-Mission Information,
Sonderausgabe, Berlin 199 33

45




Dr. Marsellan Bage, der iiber Adivasi-Religionen promoviert hatte# und
sich nicht nur in der Praxis, sondem erst recht in der Theorie auskannte. [hm
waren die Grenzen und Moglichkeiten einheimischer Theologie bewuBt, und
er war fiir die Verbindung von Evangelium und Kultur sensibel. Vielleicht
hat aber in dieser Zeit die Gossner-Mission zu viele Vorschldge gemacht,
um die Arbeitsfihigkeit der Kirchenleitung in Ranchi zu ermoglichen. In be-
ster Absicht wollte sie dem Pramukh Adyaksh zur Seite stehen. Wollte man
ihm nicht zugestehen, daB er wuBte, wie Adivasi-Kultur und Gossner-Kirche
zueinander kommen konnen? Unablassig wurden immer wieder Vorschlige
aus Berlin gemacht, wie die Probleme zu 16sen seien und welche Aufgaben
man anpacken miiBte.

Zum' Jubildum der Unabhingigkeit 1919-1969 wurde eine von Dr. Paul
Singh geleitete Missionsabteilung in der Gossner-Kirche eingerichtet, der
Board of Evangelism and Literature. Mit diesem BeschluB wurde die Abls-
sung der Gossner-Mission aus ihrem ehemali gen Missionsfeld rechtlich voll-
zogen. Das war ein historisches Ereignis. Nun wurde die Gossner-Kirche
zum Subjekt des missionarischen Handelns. Der seit 1925 bestehende Joint
Mission Board, die Kontaktstelle zwischen Berlin und Ranchi, wurde aufge-
16st. Diese Beschliisse sind in Absprache und mit Zustimmung der Gossner-
Kirche in Indien und der Gossner-Mission in Deutschland gefaBt worden.
Damit fand ein Kapitel Missionsgeschichte ein Ende, in dem 124 Jahre lang
ein deutscher Missionsdirektor iiber die Missionsarbeit in Indien die haupt-
sdchliche Verantwortung hatte. Es war ein Ausdruck tatsdchlicher Autono-
mie, daB die Gossner-Kirche mitbestimmen konnte, wann und wie sich die
Gossner-Mission aus den Bindungen der Gossner-Kirche 16ste. Die zuge-
sagte Partnerschaft von Kirchenorganisation und Missionsorganisation war
davon nicht beeintrachtigt, zumal die Gossner-Kirche weitere Hilfe bei der
Ausbildung theologischer Mitarbeiter beantragen konnte und fiir die weitere
Ausstattung des Pensionsfonds Zuwendungen erhielt. Die Gossner-Kirche in
Indien spiirte, daB ihre Selbstindigkeit nicht bedeutete, allein gelassen zu
werden. Welche Entscheidungen aber miissen auch in einer Partnerschaft
allein getroffen werden und vom Jeweiligen Partner auch selbst verantwortet
werden? Auf welche EinfluBnahme muB der Jeweilige Partner verzichten
lernen?

4 Marsellan Bage, Phianomenologie der Munda-Religion, FU Berlin, Vervielfiltigtes
Manuskript, Berlin-Schoneberg 1960,

46

line Folge des Beschlusses war, daB die Gossner-Kirche auf die bisherigen
finanziellen Hilfen der Gossner-Mission verzichtete. Damit wurde fiir sie
neben der rechtlichen Selbstandigkeit auch die Last der finanziellen Unab-
hangigkeit deutlich spirbar. Die Folge der Beschlisse zur rechtlichen Selb-
standigkeit war zunichst eine neue Verknappung der Mittel. Wer Férdermit-
tcl wollte, mubte Antrage stellen, Antrige fiir Projekte aus den Mitteln des
weiterbestehenden Partnerschaftsfonds, die bei der Gossner-Mission abgeru-
fen werden konnten. Die Kirchenleitung in Ranchi war der Antragsteller und
Ansprechpartner und sorgte auch fiir die Durchfithrung. Da kamen Vorwiirfe
uber Korruption in Ranchi auf. Es war erkennbar, daB das Munda-Gebiet bei
der Vergabe von Mitteln und Projekten bevorzugt wurde. Jedenfalls behaup-
teten das die Oraon. Aufgrund solcher Vorwiirfe und gegenseitiger Ver-
dachtigungen trat 1973 die ganze Kirchenleitung zuriick. Sie wollte durch
cine neue Verfassung den Weg fiir eine Reorganisation der Gossner-Kirche
freimachen. Es traten jedoch Schwierigkeiten auf, die man vor weltlichen
Gerichten kliren wollte. Unter solchen Bedingungen war eine neue Verfas-
sung nicht zu erstellen. Es schien giinstiger, zur alten Verfassung zuriickzu-
kehren. Das hiitte aber auch die Riickkehr in alte Abhingigkeiten zur Goss-
ner-Mission gebracht, hatte die Autonomie wieder unterhohlt. Das faBten die
Oraon als Affront gegen die erstrebte und zugesicherte Selbstbestimmung
auf, der sie mit der neuen Verfassung naher gekommen waren

p) Keme Riickkehr zu den alten Verhdltissen.
Griindung der Nordwest-Gossner-Kirche. 1977

Die Diskussion um die Riickkehr unter die alte Verfassung und der Versuch
zur Wiederherstellung der alten Abhingigkeiten war der Anlali, daB 1977
cine unabhingige Nordwest-Gossner-Kirche gegrindet wurde. Im Gebiet
des Nordwest-Anchals hatte der Oraon Dr Nirmal Minz eine bischoéflich
geleitete Nordwest-Gossner-Kirche abgezweigt. Der Name . Nordwest"
weist auf das bedrohte Gebiet im Nordwesten von Chotanagpur, wo iiber-
wiegend Oraon wohnen. Deshalb gab es auch keinen geschlossenen Uber-
tritt der Oraon zur Nordwest-Gossner-Kirche. Der groBte Teil der Oraon
blieb bei der Gossner-Kirche. 45 Sympathisanten mit den Zielen der Nord-

*3 50 % aller Gossner-Christen kommen aus Munda-Volkern Unter den weiteren ca
20 % bilden Kharia die starkste Gruppe Auch diese wollten keine durch ethnische
Gruppen bestimmte Kirche.




west-Gossner-Kirche aber gab und gibt es unter allen Adivasi. Neue Impulse
zur Bewahrung der jeweiligen Identitit der Kulturen im Uberlebenskampf
der Adivasi haben diesen weittragenden BeschluB eher begiinstigt als ethni-
sches Nationalkirchentum oder indischer Kommunalismus. Génzlich frei
wird sich Nirmal Minz aber von der Unterstellung nicht machen kénnen,
einem Zeitgeist erlegen zu sein, denn:

»Alle in der Region Bihar vertretenen Parteien... forderten einen Jhark-
handstaat, der Chota Nagpur und Santal Parganas umfassen sollte. Erstmals
schlossen sich auch die regionalen Gliederungen aller nationalen Parteien
den Forderungen an. Dies war eine neue Entwicklung... Zwischen Oktober
1977 und Juni 1978 wurde der Forderung mit einer Welle von Streiks und
Demonstrationen Nachdruck verlichen. Der Jharkhand Prant Samyukt
Morcha wurde als Dachorganisation gegriindet, um die Bemithungen der
Parteien zu koordinieren.*46

Es erscheint folgerichtig, wenn wir der Selbstbezeichnung Nordwest folgen
und nicht eine Oraon-Kirche unterstellen, daB sich heute nicht nur Oraon-
Christen zu der neuen Nordwest-Gossner-Kirche halten, sondermn daB sich
auch in Stadtgemeinden mit gemischten Sprachen — so in Orissa und Neu
Delhi — Gemeinden der Nordwest-Gossner-Kirche bilden. Minz geht es in
erster Linie um Predigt und Annahme des Evangeliums. Predigt sollte nach

seiner Meinung in der Muttersprache erfolgen, damit sie verstanden und an- .

genommen werden kann. Annahme des Evangeliums bedeute in erster Linie
die von Gott geliebte Welt anzunehmen — als Ort der Bewahrung in seiner
Liebe und der Bewahrung der schépfungsgemiBen Vielfalt. Bischof Minz
wortlich:

»Die Spaltung von Kirchen muB daher in Kauf genommen werden bzw. ist
zur Selbstfindung und Selbsterhaltung des Menschen sogar notwendig. Hier
kann auf die Spaltungen der Kirche in ihrer Geschichte hingewiesen wer-
den.“47 .

Statt einer Studienarbeit diber Evangelium und Kultur, Kirche und Zeitgeist
gab es eine juristische Bewertung. Es begannen Verhandlungen

46 Kai Wrede, Die Jharkhand-Bewegung. Eine Untersuchung iber ethnische Konflikte
in Suidbihar, Unveroffentlichte Diplomarbeit, Berlin 1994, 70.
47 Zitiert bei Willibald Jacob, Trittsteine im FluB, Erlangen 1992, 61.

48

,mit dem Ziel, entweder die Abspaltung riickgingig zu machen oder aber
die Nordwest-Gossner-Kirche als unabhingige Kirche anzuerkennen. Beide
Seiten priiften die Machbarkeit einer ethnisch-soziologisch definierten Kir-
che und wie solche neuen Kirchen geleitet werden kénnen. Nach zehn Jah-
ren einigte man sich 1990 bei der UELCI darauf, die Nordwest-Gossner-
Kirche fiinf Jahre als assoziiertes Mitglied aufzunehmen. In diesen Jahren
sollte entweder die Vereinigung der beiden Kirchen oder aber die Autono-
mie der Nordwest-Gossner-Kirche vorbereitet werden. Die Gossner-Kirche
befiirwortete mit Nachdruck die Wiederherstellung der Einheit, die Nord-
west-Gossner-Kirche war gliicklich iiber ihre Eigenstindigkeit. Die Vorstel-
lungen beider Kirchen hinsichtlich eigener Struktur und gesellschaftlicher
Wirklichkeit sollten in eine neue Verfassung einflieBen 4%

Unter der Leitung von Dr. K. Rajaratnam von der Vereinigten Evangelisch-
Lutherischen Kirche in Indien (UELCI) wurden die Verhandlungen zur
Wiederherstellung und i’iickgewinnung der Einheit gefithrt. Der Plan der
Verhandlungspartner fithite dahin, eine gemeinsame Ebene zu finden. Die
Gossner-Kirche gab dafiir ihre Prisidialstruktur auf und strebte eine bi-
schoflich geleitete Kirche an. Die Nordwest-Gossner-Kirche brauchte des-
halb aus ihrer episkopalen Ordnung nicht wieder auszutreten. Damit wiren
zwei episkopale Kirchen Verhandlungspartner geworden, um die weiteren
Einzelheiten zu beraten. Episkopalstruktur fiir die Gossner-Kirche bedeutete
dann aber, daB so wie die Oraon ihren Bischof haben, auch die Munda ihre
Bischéfe haben wollten — im Nordosten, Siidosten, Siidwesten und auch
einen im Nordwesten. Denn nicht alle Gemeinden im Nordwesten hatten
sich fiir die Nordwest-Gossner-Kirche erklart. Aber auch die Nordwest-
Gossner-Kirche ist nicht der Auffassung, daB sie nur fiir die Oraon im
Nordwesten der Region spricht. Sie fithlt sich als Sachwalter der Interessen
aller Adivasi. An dieser erklirten Absicht der Nordwest-Gossner-Kirche,
thren EinfluB zu vergréBern, brachen die alten Urteile wieder auf. Nach
Meinung der Vertreter der Gossner-Kirche warb die Nordwest-Gossner-Kir-
che Gemeindeglieder aus der Gossner-Kirche ab, trieb Proselytismus. Das
war kein Klima fir Verhandlungen zur Wiedererlangung der kirchlichen
Einheit,

¥ K. Rajaratnam, Die Gossner-Kirche in der Familie der Lutherischen Kirchen Indiens,
in: 150 Jahre Gossner-Kirche in Indien, Gossner-Mission Information, Sonderaus-
gabe, Berlin 1995, 16.

49



II. Nicht Adivasi-Kirche, nicht Gossner-Kirche,
sondern Gossner-Community?

a) Besuch bei der Kirchenleitung der Nordwest-Gossner-Kirche

Zum Zeitpunkt unseres Besuches bei der Kirchenleitung der Nordwest-
Gossner-Kirche am 9. Marz 1995 waren es noch acht Monate bis zu dem
Tag, an dem die Wiedervereinigung der Kirchen stattfinden sollte. Wir wur-
den zu einem Gesprich ins Biiro der Nordwest-Gossner-Kirche auf dem
Gelande der Kirche in Ranchi eingeladen. Bischof Minz empfing uns in dem
schlichten, groBen Raum eines noch von den Missionaren erbauten Hauses
mit Wiirde und Herzlichkeit. Ein ganzer Tag stand uns fiir Fragen und Ge-
sprdche zur Verfiigung. Der Gastgeber begann mit Bibelauslegung, Lied und
Gebet. Dann sollten auch die Giste eine Botschaft sagen. Wir erzihlten von
Erfahrungen, bei denen wir in unserer kirchlichen Berufs- und Lebenswelt
Zeuge von Konflikten geworden waren, und berichteten auch vom Zusam-
menwachsen der Kirchen in Deutschland durch gemeinsame Arbeit am Wort
der Kirchen zur wirtschaftlichen und sozialen Lage. Danach hielt Nirmal
Minz einen ausfiihrlichen Vortrag, in dem er ungefahr folgendes sagte:49

Solange die je besondere Geschichte und die Identitit von Munda, Oraon
und anderen nicht ausdriicklich gewihrleistet werden, kann eine gemein-
same Kirchenorganisation nicht das einzig erstrebenswerte Ziel sein. Bevor
es dahin kommt, muB mit der rémisch-katholischen Kirche, mit der Kirche
von Nordindien, mit Historikern und Missionswissenschaftlern die Vielfalt
erkannt und bewulit gemacht werden. Weil es in den Verschiedenheiten
eine gemeinsame Geschichte gibt, 148t sich daraus moglicherweise ein
kiinftiger gemeinsamer Weg ableiten. Um der historischen Wahrheit von der
Unterschiedlichkeit willen diirfen keine Beschliisse gefaBt und keine Kom-
promisse eingegangen werden, die nur eine formale Einheitlichkeit prisen-
tieren. Es fehlen noch gemeinsame Gremien und Begegnungsebenen. Es
fehlen Zeichen, um sich des gemeinsamen Weges sicher zu werden, um ihn
zusammen mit politischen und gesellschaftlichen Kriften zu beschreiten.
Die 6kumenische Aktion hat Vorrang gegeniiber der konfessionellen Orga-
nisation. Das kann zu Konflikten fiihren. Konflikt ist ein positiver Impuls.
Die Kultur des Streitens ist den Oraons mitgegeben. Von unserem Volks-
charakter als Oraon her kénnen wir streiten, ohne dall unsere Zusammenge-

49 Die Redebeitrige von Nirmal Minz sind in Tagebuchnotizen des Verf. festgehalten.

50

hérigkeit mit anderen infragegestellt sein muB. Unsere Munda-Freunde aber
folgen ihrem Gemeinschaftsgefiihl und benutzen die Demokratie, um uns
durch Majorititsbeschliisse zum Aufgeben zu bringen. Das ist der Grund
unserer Trennung und der AnlaB fir die Grilndung der Nordwest-Gossner-
Kirche.

Unser Ziel ist, dafb wir stirkeren Einfluf nehmen kénnen auf eine verbes-
serte Verfassung fiir alle Gossner-Christen. Die Neugrindung der Nord-
west-Gossner-Kirche bedeutet einen Beitrag zur Reorganisation der Ge-
samtkirche. Das war auch die Absicht der Synoden von 1935 und 1955, Wir
suchen eine lebendige und gesprichsbereite Einheit. Weil wir einen Frieden
wollen und an Christus als den Verséhner glauben, haben wir trotz der ent-
standenen zwei Kirchen die innere Einheit behalten. Wir wissen, daB an un-
seren Zerwiirfnissen auch die Missionare beteiligt waren. Das erkennen
auch die Leute aus dem Kuratorium. Aber weil sie nicht wollen, daB das zur
Sprache kommt, wollen sie nur unsere schnelle Wiedervereinigung. Wir ha-
ben als Nordwest-Gossner-Kirche um eine Einladung zum Kuratorium der
Gossner-Mission gebeten, um unsere Vorstellungen zu erliutern. Eine sol-
che Einladung ist aber nie erfolgt. Bei der Verteilung von zugesagten Mit-
teln fir die Arbeit aller Gossner-Gemeinden sind wir nicht beriicksichtigt
worden. Das hat Betroffenheit und Verbitterung ausgelést. Wir muBten
feststellen, daB Geld nicht nur Ausdruck einer Gemeinsamkeit ist, sondern
die Trennungen begiinstigt.

Von den drei Millionen Adivasi sind erst 16 % Christen. Deshalb liegt un-
ser vorrangiges Interesse bei Evangelisation und Gottesdiensten in der Lan-
dessprache. Wir iibernehmen soziale Verantwortung. Wir zei gen Solidantat
mit der Gesellschaft. Die Solidaritit von Christen und Nichtchristen unter
Oraon und Adivasi-Vélkern ist eine Versshnungsaufgabe, ebenso wie die
Versthnung mit der Gossner-Kirche. Weil die Nichtchristen die Mehrheit
bilden, verdienen sie eine stirkere Beriicksichtigung bei den sozialen, poli-
tischen und gesellschaftlichen Zielen als die kirchlichen Ziele der christli-
chen Minderheit. Wenn wir uns zu stark mit kirchlicher Angelegenheiten
beschiftigen, kann uns dies verschlieBen fiir den ProzeB der Vereinigung
von Christen und Nichtchristen, damit es in der Gesellschaft besser wird.
Eine Studie an der Ranchi-Universitiit hat uns mit dem Vorwurf konfron-
tiert, daB das Christentum die Adivasi zu Auslindern gemacht habe. Adi-
vasi-Christen hitten die unguten Eigenschaften der Europier iibernommen,
trotz einheimischer Predigten, Geséinge und Bibeliibersetzungen. Die Studie
behauptet, daB indische Christen durch ein gestértes Gemeinschaftsleben
gekennzeichnet seien. Eine solche Bewertung muB uns beunruhigen, weil
sie den Finger in unsere Wunden legt. Anstatt unsere Zeit mit innerkirchli-
chen Querelen zu vertun, ist es unsere Aufgabe, eine Gemeinschaft mit al-

51




len Adivasi herzustellen, um fiir Gerechtigkeit einzutreten. Die Christen
sollten sich an diesem Kampf beteiligen und ihre Finheit durch Solidaritit
wiederfinden.

Bischof Minz hielt inne. Fast entschuldigte er sich fiir die gefiihlsbewegte
Steigerung am Ende seiner Rede. Er sagte, daB er durch unsere Beitrége, in
denen wir von unseren eigenen kirchentrennenden Erfahrungen berichteten,
angeregt worden sei, so offen und freimiitig zu sprechen. Er dankte, daB wir
als Fragende gekommen seien, ohne Antworten und gute Ratschlige. Das
habe in ihm Vertrauen geweckt, seine Ansichten offen darlegen zu kénnen.
‘Minz war héflich und respektvoll, als er im zweiten Teil seines Vortrags
auch aber die Geschichte der Mission sprach:

Wenn wir unsere Verschiedenheit behalten wollen, dann ist das eine Folge
des Evangeliums und der Bibel. Sie richtet in vier Evangelien die Botschaft
an verschiedene Kulturen aus, an Heiden (Markus), Judenchristen (Mat-
thius), an eine Weltbevlkerung (Lukas) und an geistbewegte Jiingergrup-
pen (Johannes). Sollte es bei Wahrung der Verschiedenheit der Adivasi-
Vélker zu einer neuen Einheit kommen, muB dies auf der Grundlage einer
Verstindigung iiber die alte Adivasi-Kultur geschehen. Der Mission ist das
bleibende Verdienst zuzuschreiben, daB sie mit den Bibeliibersetzungen
eine Schriftkultur begriindet hat. Die Oraons haben erst nach den Mundas
die Bibel bekommen. Das fruchtbare geschichtliche Wechselspiel zwischen
Mundas und Oraons in ihrer Geschichte kann weitergehen, wenn die
Oraons nun die Ubersetzer der Bibel in das Leben der Adivasi-Vélker
werden. In der vorherrschenden Theologie der Gossner-Kirche beruft man
sich auf GoBners Glaubensgeist und Luthers Gewissensfreiheit. In der
Theologie der Nordwest-Gossner-Kirche ist man dabei, eine Theologie der
Befreiung und Welthoffnung fiir die Adivasi zu entdecken. Wenn mit der
Gossner-Kirche dariiber gesprochen wird, dann sagt man dort, den Begriff
Theologie der Befreiung hitten sie von den Missionaren nicht gehort. Einen
so gearteten Respekt vor den Missionsviitern haben die Oraon nicht Wir
adoptieren keine ,Viter, sondern akzeptieren jeden als Teil der Gemein-
schaft. Missionsvater zu sein, war eine Wunschvorstellung der Missionare.
Vater im Glauben ist fiir die Oraons der erste getaufte Dorffiithrer Nabin
Doman Tirkey aus Kota.50

50" Uber ihn ist im Missionsblatt der Gossner-Mission, Die Biene auf dem Missionsfelde,
3/1907, zu lesen: ,, ... Besitzstreitigkeiten brachten ihn nach Ranchi, wo er gegen
seine Verwandten Klage bei Gericht einreichen wollte. Da sah er, wie sich ein Volks-
haufe um zwei unserer ersten Missionare dréngte, die zu ihm iber die wahre Religion

52

h) Besuch bei der Kirchenleitung der Gossner-Kirche

Mit groBer Bereitschaft zum Dialog sind wir auch von der Gossner-Kirche
cingeladen worden. Der Kirchenprasident C.S.R. Topno, Mitglieder der Kir-
chenleitung, des Dozentenkollegiums der Theologischen Hochschule und
der Missionsdirektor gaben uns am 12. Marz 1995 einen Einblick in den
Stand der Verhandlungen, die nach Einschitzung der Anwesenden in einem
kriischen, aber hoffnungsvollen Stadium waren. Bei der Leitung der Goss-
ner-Kirche wurden beziiglich der Ursachen und Wirkungen der Spaltung
folgende Gesichtspunkte vorgetragen:

Die Geschichte der Gossner-Kirche verpflichtet zur Wahrung der organisa-
torischen Einheit. Wir sind gegriindet auf und durch eine Lehre. Die Beto-
nung der eigenstindigen und der kulturellen Besonderheiten ist moglich,
solange das die Einheit nicht gefihrdet, die als Leib Christi besteht. Wir
sind keine | Freikirche”. Wir bewahren gegeniber einer sich in Europa
entwickelnden , Theologie der Verschiedenheit* eine . Theologie der Einheit
in Verschiedenheit*. Die Einheit ist aber allem iibergeordnet, weil wir eine
glaubwiirdige Kirche sein wollen.

Diesem Ziel folgen auch viele Oraon-Christen, und mit ihnen eine groBe
Zahl Kharia, Ho Larka und Santal. Deshalb ist die Gossner-Kirche trotz der
Munda-Mehrheit keine Munda-Kirche, sondem Evangelisch-Lutherische
Gossner-Kirche in Chotanagpur und Assam. - Die Behauptung der Nord-
west-Gossner-Kirche, daB sie eine bessere missionarische Kirche sei, wird
durch die Praxis widerlegt, weil sie ihre Anhinger in der Gossner-Kirche
sucht und von der Gossner-Kirche lieber Grundbesitz fordert, als ihn neu zu
erwerben. Die neuen Kirchenfiithrer der Nordwest-Gossner-Kirche wollen
auf unsere Kosten zu Besitz kommen. ’
Der Konflikt entsteht nicht in den Gemeinden, sondern wird in sie hineinge-
tragen. In den Gemeinden ist die Trennung von Oraon, Mundas und anderen
Vélkern iiberwunden, weil sie sich ethnisch mischen und sich sprachlich
ohnehin nicht mehr in den Adivasi-Sprachen, sondern in Chotanagpuri ver-
standigen, einem Mischdialekt.

redeten. Doman hérte gern solche Gespriche, und hernach kaufte er sich ein Evange-
lium Johannis, das er las. Wie vieles verstand er nicht. Das wurde ihm aber die IVcran-
lassung, nihere Verbindung mit den Missionaren zu suchen, So meldete er sich zur
Taufe, die er denn auch am 9. Juni 1850 als erster mit noch drei Mannern aus den
Urau erhielt. Thm wurde als Taufname der Name Navin gegeben, und fortan hieB er
nun Navin Doman, d.h. der Neue Doman *




¢) Ein Jubiléium .- dennoch welterhin zwe; Kirchen

e
um die Menschen gehe,
christen, Dje Nordwest-

Umgcslalmng
ossner-Kirche
amilie ayf dem

unter Beriicksichtigung der Adivasi-Kultur zu finden. Die G
versuche unter Wahrung der Einheit mit der lutherischen F
Weg von Evangelisation und Diakonie ihren Aufirag zu erfiillen.

gegéncinander, sondern mit den Ehrengisten der Gossner-Mission aus
Deutschland. Keiner nahm AnstoB, daB diese der Einladung der Gossner-
Kirche und der Nordwest-Gossner—Kirche folgten.

Im kirchlichen Selbstverstandnis der beiden Gossner-Kirchen spiegelt sich
der Volkskirchen-Gedanke wie ihn die Missionare nach Chotanagpur mit-
brachten. Aber er wird unterschiedlich ausgelegt. Der Realitit der verschie-

Die Verhandlungen zur Vereinigung der getrennten Kirchen scheiterten
Wollte die Nordwest-Kirche urspringlich zwei Diozesen, so hatte sie sich
doch iiber drei auf vier eingelassen. Am Ende wurde sie mit der Tatsache
konfrontiert, daB alle fiinf Sprengel der Gossner-Kirche in Ditzesen umge-
wandelt werden sollten. Dies wurde zwar nicht in dem Verhandlungsaus-
schuB, aber doch in weiten Kreisen so angesehen, als sollte schlieBlich doch
alles mehr oder weniger beim Alten bleiben 52

Die Bereitschaft, weiter und neu zu verhandeln, haben sich die unterschied-
lichen Lager zugesichert. Setzt sich das Wechselspiel zwischen Oraon und
Munda fort? Dieser Streit wird auf der Verwaltungsebene der Kirche ausge-

52 Siehe D. und U Hecker, Streiflichter aus Chotanagpur und Bihar Ben‘d}t von den
Verhandlungen tiber eine neue, gemeinsame Verfassung i_n derl Gossnct—klrchchund
zur politischen Lage .., Ranchi / Patna 303 1995 Vervielfaltigt bei Gossner-Mis-
sion, siehe auch: Gossner-Kirche und Nordwest-Gossner-Kirche bald wieder unter
einem Dach? In: Gossner-Mission Information 3/1995, 5-7




o . m Stamm einer )
Spaltung (Gossner-Klrche) oder Enlfa‘::lf:

che) -, hangt von iedli
e unterschiedlichen theologisch

Kirche bewertet wird ob
g (qudwest-Gossner—Kir—
-ekkles:ologischen Erkennt-

Den Vertretern der Gossner-K;j
Leben.fduﬁemngen wichtig.
betonen das Leben der Kirche |

und ej }
eine Gossner—K:rche um den immer i NOdeESFGOSSﬂer-Kirche

Konflikt zwische teder auft
n Munda-Vglk e auftretenden kultyre|
Oraon drawidi €m melanidischer Ap —
ischer Herkunfi. Entstanden ist dje Nﬂrd\:;zng;mg und den
-ossner-Kirche

d) Beobachmngen und Fragen

:::;wohll .die Méglichkeit einer Vereinigung
realistisch eingeschatzt wi

= ge: ird, und man
ufnahme der Veremrgungsgesprache mit wij

der Kirchen nup nicht mehr als
selbst einer moglichen Wieder-

Man weiB, daB viele Probleme ganz praktisch auf der Gemeindeebene gelost

werden miissen. Seit der Einfithrung der Verfassung gab es keine neuen Ge-

richtsprozesse um Fragen kirchlichen Eigentums. Allerdings sind 27 Kirchen

der Nordwest-Gossner-Kirche fiir die Gossner-Kirche geschlossen, umkehrt
gilt das Gleiche von 6 Kirchen der Gossner-Kirche. Einige der betroffenen
Gemeinden sind in dieser Hinsicht noch nicht zu Gesprachen bereit. Von der
theoretischen Einsicht zu praktischen Schritten scheint es aber auch auf der
Ebene der Gemeinden ein weiter Weg zu sein. Man versucht allerdings auch
hier guten Willen zu bekunden und in der alten und alles bewegenden Frage
der Adivasi: Wem gehort das Land? nicht — zumindest nicht 6ffentlich - ge-

geneinander zu agieren,

In der Konferenz der United Evangelical Lutheran Church in India Mitte
Mirz 1995 wurde der Nordwest-Gossner-Kirche noch einmal fiir zwei Jahre
vorlaufige Mitgliedschaft gewihrt, um die Maglichkeit zu Vereinigungsge-
sprachen offenzuhalten. Eine Delegation der Nordwest-Gossner-Kirche un-
ter Leitung von Bischof Dr. N. Minz soll nach der Konferenz allerdings um
endgiiltige Mitgliedschaft und Anerkennung als selbstandige Kirche gebeten

haben.

Die Geschichte erdffnet Einsichten, das Evangelium erméglicht Eingesténd-
nisse und neuen Anfang, die Okumene berechtigt zu Partnerschaft in der
Mission. Auf diesem Hintergrund besteht aus meiner Sicht Kliarungsbedarf
fir eine Reihe von Fragen: Versteht die Nordwest-Gossner-Kirche unter
Normalisierung die vollstindige Anerkennung als Kirche durch die Gossner-
Kirche und durch die Gossner-Mission? Versteht die Gossner-Kirche unter
Normalisierung die Wiederherstellung des urspriinglichen Zustandes durch
Riickkehr in die Gossner-Kirche als Bund von funf Didzesen? Was heilt
Normalisierung im Verstindnis der Gossner-Mission? Kann der Schock iiber
die vollzogene Kirchentrennung von 1977 und die Enttauschung iber die
abrupte Beendigung der Einigungsverhandlungen 1995 durch eine veran-
derte. Sprachregelung bearbeitet werden, nach der nicht von Spaltung,
sondern von ,Entfaltung” bzw. von , Abzweigung™ vom Stamm der Goss-
ner-Gemeinschaft gesprochen wird? Konnten die Erfahrungen deutscher Kir-
chen, die als Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen, als Vereinigte Evan-
gelisch-Lutherische Kirche in Deutschland, als Evangelische Kirche der
Union und Evangelische Kir fie in Deutschland ihren Gemeinsamkeiten in

57



Weg der ganzen Kirche,

NOfdweSt"GOssner ;
“Kirche haben in der G ey
en . ; ossner-Mj 3
gen Partner in der so bezeichneten Gossner-Commu:istl)?nw‘:;e: gjb?bwmi-
. 1€ DewuBt jm

58

Spannungsfeld von Institution und Bewegung lebt. In der gcgcnwanigeri Si-
tuation wird dieses Erbe vielleicht als Last empfunden, die den Verstandi-
gungsprozeB in Indien nicht unbedingt erleichtert. Aber das Erbe schafft
auch Gemeinschaft in Solidaritat mit den Briichen, Rissen und Neuanfingen,
die der Gossner-Community eigen sind. Hier tritt eine Hoffnung zutage als
Mbglichkeit, die bestehenden Konflikte als kreativen Impuls zu bearbeiten

und in der Gossner-Community zu bewiltigen.

LaBt sich aus der in der Verfassung der emeuerten Evangelisch-Lutherischen

Gossner-Kirche gemachten Aussage, daB eine Gossner-Community mit der

Evangelisch-Lutherischen Nordwest-Gossner-Kirche und mit der Gossner-
Mission besteht, ein neues Verstindnis und eine neue Form der Einheit der
Kirchen entwickeln? Bei der Beantwortung dieser Frage, die sich die Partner
selbst zur Aufgabe gemacht haben, trigt das Erbe, dem sich die drei Partner
verpflichtet fiihlen. Als einander verpflichtete Gemeinschaft hat die Gossner-
Community gute Voraussetzungen, Zeugnis und Dienst und Einheit mitein-
ander als 6kumenisches Modell zu verwirklichen.

59




